


Guido Cusinato

Vuoto aurorale
 



7

INTRODUZIONE

Esistono due modi d’interpretare la nascita della filosofia. Nel primo caso 
ci si riferisce alle sue origini storiche, nel secondo al gesto che ha inaugurato 
il sapere filosofico. Si tratta di un gesto rivoluzionario che ha aperto una nuo-
va prospettiva e originato un modo di pensare radicalmente diverso. Platone 
stesso individua tale gesto nel movimento compiuto dal prigioniero che, una 
volta liberato, ruota il capo per distogliere finalmente lo sguardo dalle ombre 
proiettate sulla parete della caverna. Tale movimento “periagogico” è costi-
tutivo della pratica filosofica, in quanto rappresenta “la specifica tecnica di 
conversione [techne tes periagoghes]” che insegna in che modo l’anima possa 
essere più efficacemente girata (Repubblica, VII, 518d).

Un gesto che non rimase confinato agli albori della coscienza umana, in 
quanto ha poi continuato a rigenerarsi in continuazione in ogni umano che si 
confronti a fondo con l’esistenza. In questa prospettiva fare filosofia non si 
esaurisce nel ricostruire la storia della filosofia fino alle sue origini, ma impli-
ca anche il rivivere tale gesto “mitologico” per tentare di comprendere com’è 
emerso nella propria esperienza e quali conseguenze ha avuto. 

Nel mio caso, tale gesto fa riferimento a un’esperienza nata da una crisi 
giovanile che ha segnato un prima e un dopo. Ricordo ancora molto bene 
la sensazione di vertigine e di sorpresa che l’ha accompagnata, ed è indub-
biamente l’esigenza di comprenderla meglio che, a distanza di tanti anni, mi 
spinge a scrivere queste pagine. Sul momento avevo indicato tale esperienza 
con l’espressione “vuoto promettente”, in seguito ho preferito quella di “vuoto 
aurorale”. 

Il vuoto aurorale non indica una mancanza: non è un vuoto da riempire. 
Non è neppure il risultato di uno svuotamento che azzera tutto. Piuttosto è 
l’esito di un evento inaspettato: la conseguenza di un inciampo sullo scoglio 
dell’esistenza che ridimensiona tutte le aspettative, le aspirazioni, i bisogni, 



8

gli impegni e i ruoli che ruotano attorno all’inessenziale. Così facendo, per-
mette l’emergere di una nuova forma di orientamento e fa spazio a una dimen-
sione dell’esperienza che altrimenti rimarrebbe inaccessibile. Si tratta pertan-
to di un vuoto carico di promesse che, anziché oggettivare qualcosa che esiste 
già, consente la nascita di qualcosa che sta ancora sorgendo.

Invece di soffermarmi a descrivere direttamente tale esperienza, ho pre-
ferito farne solo un accenno per poi arrivare a ricostruirla ripercorrendo una 
via più indiretta, cercando cioè tracce di essa nella tradizione filosofica. Que-
sto mi ha portato a ritornare su alcuni temi da sempre al centro della filosofia, 
ma per ripensarli nella nuova prospettiva del vuoto aurorale. 

Ne è risultato il tentativo di rintracciare le diverse fasi di un possibile 
esercizio filosofico di trasformazione. Un percorso di crescita personale e di 
maturazione emotiva che porta alla riscoperta di un nuovo senso di sé non 
attraverso una lineare ascesa verso l’alto, ma a partire da quei momenti di 
smarrimento in cui ci si sente mancare la terra sotto i piedi. 



INDICE

INTRODUZIONE 7

1 L’ESPERIENZA DEL VUOTO AURORALE

1.1 Diventare il testimone oculare del proprio frammento di verità 9
1.2 L’esperienza del vuoto aurorale 9
1.3 Percezione allargata: le variazioni della “profondità di campo” del sentire 12
1.4 Intermittenze del cuore ed epifanie del sentire 13

2 VUOTO AURORALE E FAME DI ESSERE

2.1 L’inquietudine del cuore 17
2.2 Piccolo sé e singolarità personale 18
2.3 Vuoto del cuore e fame di nascere 19
2.4 Il vuoto aurorale come vuoto promettente 21
2.5 Vuoto aurorale ed ego-dissolution 22
2.6 Blocco della fame di nascere e interruzione del processo di formazione 24
2.7 Fame di nascere e disturbi ossessivi: disgusto e pietrificazione 25
2.8 Anoressia: quando il desiderio non si accende 27
2.9 Falsi riempimenti e falsi svuotamenti 29

3 LE FARFALLE NON HANNO BISOGNO DI FARE FILOSOFIA

3.1 I due fuochi dell’ellisse e l’animale ex-centrico 31
3.2 Il mestiere di vivere 32
3.3 Ex-centricità e follia 33
3.4 Malessere esistenziale e frammento di verità 34
3.5 Il “personal non-self” e il frammento di verità 35
3.6 Incompiutezza come valore positivo del vuoto aurorale 33

4 ANTROPOGENESI

4.1 Il mito di Prometeo e l’antropologia filosofica 39
4.2 Cyborg: evoluzione extra-organica e disattivazione corporea 40
4.3 Oltre il paradigma immunitario: dall’essere carente all’essere nascente 42
4.4 Incompiutezza e plasticità emozionale 43



4.5 Antropogenesi ed epigenetica 44
4.6 La condizione proteiforme dell’umano e la cellula staminale 46
4.7 L’informe 46
4.8 La risposta al sorriso della madre 48
4.9 Deprivazione affettiva e blocco dell’antropogenesi 49
4.10 Antropogenesi e importanza delle relazioni sociali: il caso di Victor 51

5 SCRIVERE NELL’ANIMA

5.1 Pierre Hadot. Il discorso filosofico come tradimento della filosofia antica 53
5.2 Dalla filosofia della cura alla filosofia delle relazioni di cura 54
5.3 La conversione periagogica 56
5.4 L’esercizio di trasformazione maieutica del giovane Teeteto 57
5.5 Il Platone bifronte 58
5.6 La questione maieutica 61
5.7 La “sterilità” di Platone 62
5.8 Platone inventore della comunicazione germinativa 62
5.9 Scrivere nell’anima grazie allo sfregamento di due o più frammenti di verità 65
5.10 Il dialogo filosofico e l’esercizio di amicizia 66

6 TRACCE DI ESERCIZI FILOSOFICI IN ETÀ MODERNA

6.1 Descartes: partire dalla testimonianza della propria esperienza personale 69
6.2 Una stanza ben riscaldata. L’esercizio filosofico in Descartes 71
6.3 Spinoza: la malattia mortale e la conversione del desiderio 73
6.4 Schopenhauer: per scrivere un testo di filosofia occorre essere onesti  
 con sé stessi 75

7. QUESTIONI DI METODO

7.1 Esercizi di trasformazione nella prospettiva del vuoto aurorale 79
7.2 Per un concetto non ingenuo di auto-interpretazione 80
7.3 Modello ed esemplarità 81
7.4 La scala di Wittgenstein e le tre fasi dello Shu Ha Ri 83
7.5 Le diverse fasi degli esercizi di trasformazione 84

8 ESERCIZI DI SVUOTAMENTO

8.1 Gli esercizi di svuotamento come punto di partenza 87
8.2 Spogliarsi per vestirsi di esemplarità 88
8.3 Esercizi di svuotamento dalla brama di riconoscimento 91



9 ESERCIZI DI DISTENSIONE DELLA VOLONTÀ E ATTENZIONE AURORALE

9.1 Orientamento della volontà attraverso l’ordine del sentire 93
9.2 La volontà e i picchi del sentire 95
9.3 Dalla tensione del piccolo sé alla distensione della singolarità personale 96
9.4 La distensione della volontà e lo squillo di tromba 
9.5 Attenzione involontaria e attenzione aurorale 98

10 ESERCIZI DI PURIFICAZIONE DAL NON SAPERE CHE HA 
 LA PRESUNZIONE DI SAPERE

10.1 Imparare a morire come esercizio di separazione da ciò che disperde 
 l’esistenza 101
10.2 Il corpo come carcere dell’anima 102
10.3 L’“ignoranza doppia” come non sapere che ha la presunzione di sapere
 (amathia) 103
10.4 L’incompatibilità fra filosofia e amathia 104
10.5 Amathia come infatuazione 104
10.6 Due tipi di vergogna 105
10.7 La dimensione assiologica dell’amathia 107
10.8 Il più grande di tutti i mali secondo Platone 108
10.9 Amathia come conseguenza di una forma eccessiva di amor di sé 109

11 IL SOLE NERO DELL’EGOTISMO

11.1 Il sole nero dell’egotismo e la brama di attaccamento alla propria 
 parte mortifera 111
11.2 Eternarsi superandosi 112
11.3 La dannazione dell’egotismo ipnotico 113
11.4 Purificarsi dall’invidia 114
11.5 L’odio come pungiglione velenoso della propria parte mortifera 115

12 I TRE CONCETTI DI MERAVIGLIA IN PLATONE

12.1 Il segreto di Platone 117
12.2 La meraviglia filosofica in Platone e Aristotele: continuità e differenze 118
12.3 La filosofia e il superamento della meraviglia-aporia in Aristotele 119
12.4 Platone e la meraviglia filosofica come superamento della amathia 121
12.5 La meraviglia che sorge “di fronte alle marionette che si muovono da sé” 122
12.6 La meraviglia vertiginosa e il suo legame con l’eros 123
12.7 La meraviglia narcotizzante e il burattinaio (thaumato-poios) della caverna 125
12.8 Thaumaston. Il terzo tipo di meraviglia in Platone 127



13 THAUMA: ORRORE E MERAVIGLIA NEL SENTIRSI 
 TOCCATI DAL MONDO

13.1 Schelling: orrore e meraviglia nei confronti dell’enigma dell’esistenza 129
13.2 Meraviglia orrorifera 130
13.3 Il thauma dell’essere toccati dal mondo e l’apertura alla destinazione 131
13.4 Le due diverse dinamiche dell’attenzione nei confronti del thauma 133
13.5 Le due principali vie percorribili di fronte al thauma-orrore 133

14 ESERCIZI DI MERAVIGLIA ED EVIDENZA SUPREMA

14.1 Meraviglia come ferita traumatica del velo di evidenza quotidiana 135
14.2 Imparare a meravigliarsi nei confronti dell’evidenza suprema 136
14.3 La Grundfrage della filosofia. Interrogazione o esclamazione? 139
14.4 L’illuminazione nella Cena di Emmaus 142

15 ESERCITARSI A RICONOSCERE LE PICCOLE ANNUNCIAZIONI

15.1 Un’esistenza costellata da piccole annunciazioni 145
15.2 L’eclissi degli angeli 146
15.3 Ogni nascita ha la sua annunciazione 147
15.4 Esercizio del soliloquio e magna quaestio 151

16 LA DOMANDA DI SENSO E LA RIATTIVAZIONE DEL SENTIRE

16.1 È ancora legittimo il grande interrogativo sul senso dell’esistenza? 153
16.2 Mancanza di senso e mancanza di mondo 154
16.3 Ripensare l’interrogativo sul senso dell’esistenza a partire dal sentire 155
16.4 Le retoriche del sentire immediato e il mito dell’autenticità 156
16.5 L’ordine del sentire come orientamento capace di rendere  
 abitabile il mondo 157
16.6 Emozioni come formatrici di mondo 159

17 IL DESIDERIO E LA FONTE DELL’ENERGIA CHE FA ESISTERE

17.1 Desiderio come de-Costellazione del destino 161
17.2 Cura dell’anima e bisogno di riconoscimento 163
17.3 Esercizi di singolarizzazione del godimento in desiderio 165
17.4 Desiderio dell’altro 166
17.5 La forza dell’esemplarità come fonte dell’energia che fa esistere 167
17.6 Il compito della filosofia di fronte all’interrogativo di senso 168



18 RICOSTRUIRE. L’ARTE DEL KINTSUGI E IL FUTURO 
 DELLA FILOSOFIA

18.1 Le diverse conseguenze della decapitazione di Idra e di Medusa 171
18.2 I quadri di Fontana e la ferita che mette a nudo l’incompiutezza 173
18.3 La bellezza delle piccole imperfezioni. Wabi sabi e arte del kintsugi 175
18.4 L’arte del kintsugi e le relazioni di cura che strutturano ontologicamente
 la rinascita 176
18.5 Antropogenesi e futuro della filosofia 177
18.6 Antropogenesi e postumanesimo tecnocentrico 178



Finito di stampare 
nel mese di aprile 2025

per i tipi de “il nuovo melangolo”
dalla Microart - Avegno (Ge)




