Davide Bresolin Zoppelli
Settore Scientifico Disciplinare [US/18

TITOLO: Religio, fides, foedus nella concezione del matrimonio romano

INDICE

A)  STATO DELL’ARTE .. ..ottt ettt ettt s 2
B) DESCRIZIONE DEL PROGETTO ..c...ciiiiiiiiiieeeeieeeeeeeet et 7
C)  RISULTATIATTESI ..ottt e 9
D)  ARTICOLAZIONE DEL PROGETTO E TEMPI DI REALIZZAZIONE.........ccccocveuenee. 11
E) CRITERI DI VALUTAZIONE PER LA VERIFICA DEI RISULTATI RAGGIUNTT ....... 12
F) BIBLIOGRAFIA ESSENZIALE ......ooiiiiiiiiiieieeee ettt 12



A) STATO DELL’ARTE

Nella societa romana il matrimonium ricopre un ruolo primario nella formazione di quello che
Bonfante definisce il “primo nucleo sociale dell’'uomo”; fin dal periodo piu antico della storia di
Roma, infatti, solamente nel caso in cui vi fosse un iustum matrimonium (iustum, ossia secondo le
forme del diritto civile) poteva aver origine la familia proprio iure e, dunque, costituirsi il vincolo di
parentela civile (I’adgnatio), estremamente rilevante ai fini successori.

Il matrimonio, per svariati motivi, ¢ stato oggetto di numerose indagini, ognuna delle quali ha
analizzato I’istituto attraverso i piu differenti e disparati approcci. In filosofia, ad esempio, nel corso
dei secoli si sono ripetuti tre concetti di matrimonio: alcuni, come Aristotele e Platone, lo
consideravano come un’istituzione naturale; altri, come San Tommaso, Kant ¢ Hegel, insistevano
nell’evidenziare — cosi come venne inteso dal diritto romano e dal diritto canonico — la natura
contrattuale dell’istituto; altri ancora, invece, in primis Levi-Strauss, lo definivano come
un’istituzione sociale. Non mancano, poi, studi sociologici, storici, a cui si collega anche la
delineazione di una sua funzione prettamente politica dell’istituto giuridico.

Per quanto riguarda, in particolare, gli studi di diritto romano, 1’approccio, anche il piu recente,
ha ricercato una costruzione dogmatica dell’istituto, insistendo sulla dimostrazione del suo carattere
contrattuale e del suo evolversi nel lungo arco storico che va dalle XII Tavole fino a Giustiniano.
Secondo tale dottrina il matrimonio romano si fondava, in epoca classica, sul consenso dei coniugi:
il giurista Ulpiano, infatti, affermava, in D. 35. 1. 15 (50. 17. 30), che nuptias... non concubitus, sed
consensus facit. Sempre nel periodo classico era possibile una distinzione nel rapporto matrimoniale,
in funzione della posizione che assumeva la moglie rispetto alla famiglia del marito, dato che la
moglie stessa poteva entrare (anche se non necessariamente) in tale familia. In questo caso, allora, se
il marito era sui iuris (ossia non sottoposto ad alcuna potestas), la donna cadeva sotto la potesta di
quest’ultimo (manus). Diversamente, nel caso in cui il marito era alieni iuris, la donna rientrava sotto
la potestas del paterfamilias del coniuge e veniva considerata in posizione di figlia (loco filiae)
rispetto al proprio marito (e quindi al pari di una nipote del paterfamilias), nonché di sorella nei
confronti dei propri figli. L’ingresso nella famiglia del marito, ossia la conventio in manum, veniva
realizzata mediante confarreatio o coemptio (a cui corrispondevano, contemporaneamente, diverse
forme di matrimonio valide per il ius civile) o usus.

La confarreatio consisteva in una serie di atti di intonazione religiosa che culminava
nell’offerta a Giove di una focaccia di farro (il panis farreus); dallo stesso procedimento, nonché
dalle descrizioni del rituale riportato da scrittori tardo- repubblicani e del principato, ¢ possibile
intuire che si trattasse di un rito matrimoniale in cui era piu che evidente il carattere religioso (in
primis Gai. 1, 112): la confaettatio, infatti, ha importanti riflessi non solo per il ius civile, ma anche
per il ius sacrum.

La coemptio, invece, era un gestum per aes et libram con il quale la donna si poneva nella
manus di un uomo; si trattava, dunque, di un’applicazione della mancipatio, la quale — come emerge
da Gai. 1, 123 — aveva una forma diversa da quella impiegata per la trasmissione delle res mancipi,
nella quale I’imaginaria venditio della donna veniva qualificata come matrimonii causa (Gai. 1, 113).

In entrambi questi modi di contrazione del matrimonio, poi, era richiesta una forma ad
substantiam (il rituale religioso per la confarreatio ed il gestum per aes et libram per la coemptio)
che, nel caso in cui questa mancasse o risultasse viziata, comportava ’invalidita del negozio e
I’impossibilita che la moglie ricadesse nella manus del marito. Tale effetto, pero, non inficiava la
validita di entrambi 1 mezzi quali atti di contrazione del matrimonio; tuttavia, particolare era il caso
della confaerratio, dato che la mancanza oppure il vizio della forma si traducevano in un’invalidita
dell’atto matrimoniale per il diritto sacro, ma non per il ius civile. Al fine, inoltre, di sanare eventuali

2



vizi di forma o di legittimazione verificatisi in una coemptio, e far acquistare cosi al marito sui iuris
o all’avente potesta su di lui la potestas sulla moglie (e forse, piu tardi nel caso in cui non fosse stata
neppure effettuata la coemptio, né si fosse proceduto alla confaerratio), 'usus faceva si che si
verificasse tale acquisto, quando la moglie avesse convissuto matrimonialmente col marito per un
anno. La ratio stessa dell’istituto, quindi, conferma che I’acquisto della manus sulla donna era un
effetto ineliminabile del matrimonio. Diversamente, la donna poteva conservare 1’originario status
familiae, non importa se come persona sui iuris o soggetta alla potestas di un paterfamilias: in questo
caso, allora, non aveva alcun rapporto di parentela civile (adgnatio) né con il marito né con i propri
figli. Ovviamente, in questa ipotesi, sovveniva la considerazione della parentela di sangue (cognatio)
al fine di prevenire ’incesto, attraverso I’imposizione di relativi impedimenti.

Pertanto, inizialmente la dottrina su tali basi distingueva tra due tipi di matrimonio, quello
cum manu ¢ quello sine manu: il primo si sarebbe concluso nelle forme previste dal ius civile per
I’acquisto della manus; il secondo tipo, invece, si sarebbe fondato sulla semplice volonta reciproca
dei coniugi di essere marito € moglie (affectio maritalis).

Ulteriori studi da parte della dottrina, tuttavia, si sono concentrati sull’operativita dell’usus a
sanatoria della mancata acquisizione della manus ed hanno evidenziato come in realta I’usus non
poteva configurarsi quale forma di matrimonio, bensi solamente come modo di acquisto della manus.
Inoltre, non sarebbe peregrina 1’ipotesi per cui, proprio per la funzionalita dell’usus, si introdusse la
convinzione che il matrimonio potesse sussistere indipendentemente da tale acquisto. Nelle XII
Tavole, infatti, era gia contenuta una norma per cui ’effetto dell’usus non si verificava se la donna si
fosse allontanata dalla casa del marito per un periodo pari a tre notti (usurpatio trinoctii: tab. 6. 4). Si
inizid pertanto a concepire il matrimonio come possibile e legittimo anche senza I’acquisto della
manus sulla moglie, ragionamento, questo, che ha nel tempo rappresentato il punto di svolta per lo
sviluppo della configurazione classica dell’istituto, ossia per quella definizione di matrimonio che
Ulpiano ci riporta. Gia a partire dal III-II sec. a.C., allora, la distinzione tra il matrimonio che si fonda
sul consenso dei coniugi e la manus - acquistata mediante confarreatio, coemptione, usus - doveva
essere stabilita in maniera netta. Per questi motivi I’opinione maggioritaria in dottrina € giunta alla
conclusione che la manus ed il matrimonium fossero due istituti radicalmente diversi: non due forme
di matrimonio - cum manu ¢ sine manu - bensi due diverse condizioni della donna sposata, ossia
dell’uxor in manu o non in manu.

Sin dalla media repubblica, dunque, il matrimonio poteva fondarsi anche solamente sul
consenso durevole dei coniugi, senza che avvenisse come effetto accidentale 1’acquisto della manus
della moglie: era sufficiente, quindi, la semplice volonta reciproca dei coniugi di essere marito €
moglie, attraverso I’affectio maritalis. Relativamente a quest’ultima, la dottrina si € posta il problema
della dialettica fra quelli che erano i comportamenti socialmente utili, tali da permettere di desumere
quale fosse il momento di inizio dell’affectio maritalis, nonché dell’efficacia sul piano giuridico del
consenso manifestato. Se, da una parte, i giuristi riaffermavano che proprio il consenso fosse
sufficiente per I’esistenza del matrimonio, dall’altra si riferivano agli atti che accompagnavano nella
prassi la celebrazione delle nozze e soprattutto al solenne ingresso della sposa nella casa del marito
(la deductio in domum mariti) come momento iniziale del rapporto di coniugio.

La deductio in domum era un modo per manifestare la volonta di contrarre matrimonio e allo
stesso tempo darne prova e consisteva in un rito con il quale si accompagnava e si introduceva la
sposa nella casa del marito: doveva pertanto essere compiuta in modo tale da essere definita come il
rito pubblico e solenne con il quale gli sposi davano inizio alla loro convivenza, costituendo cosi una
prova attendibile ed inconfutabile del matrimonio stesso. Per tale motivo i romani preferivano (pseud.
Quint. 247: nuptias tamen domo desiderat) e incoraggiavano (D. 35, 1, 15) la deductio in domum sino
al punto da considerarla la forma propria ed ordinaria del consenso matrimoniale. Pertanto, secondo

3



parte della dottrina (Astolfi), non dovrebbe essere peregrina I’ipotesi secondo cui, a causa della sua
struttura e per 1’elevata considerazione che aveva nella cultura romana (si pensi, solo per fare un
esempio, alla fortuna dell’espressione uxorem ducere), la deductio in domum mariti debba essere
qualificata non solo come una prova certa dell’esistenza di un legame matrimoniale tra I’'uomo e la
moglie, bensi anche quale modo ordinario di contrarlo.

Inoltre, ¢ stato rilevato che il reciproco consenso dei nubendi doveva avere ad oggetto un vero
e proprio matrimonio: I’unione, quindi, su cui verteva il consenso necessitava, come conseguenza,
che I’'uomo tenesse presso di sé la donna con quello che veniva definito honor matrimonii, ossia un
parametro oggettivo che permetteva di differenziare la moglie da una concubina. Tale honor,
pertanto, risultava essere una costante e adeguata manifestazione dell’ affectio maritalis anche quando
fosse assente uno degli aspetti considerati come consueti della comunanza di vita coniugale, quale
I’aspetto fisico della coabitazione. E il caso, ad esempio, riportato da Ulpiano in D. 24, 1, 32, 13,
dove il marito, a causa dell’incarico da lui ricoperto, € costretto a vivere lontano dalla moglie, la quale
continuava comunque a partecipare al rango sociale del marito vivendo nella di lui abitazione. Il
giurista riconosceva che in tal modo i due coniugi, nonostante la distanza che li separava,
mantenevano un comportamento reciproco conforme alla dignita sociale del loro matrimonio:
pertanto, continuava a sussistere 1’honor matrimonii, il quale a sua volta costituiva un’adeguata
manifestazione dell’affectio maritalis. Parte della dottrina, dunque, partendo dal combinato disposto
del passo ulpianeo con quello riportato da Papiniano in D. 39, 5, 31, pr. (=Vat. Frag. 253b), ¢ giunta
alla conclusione che fosse possibile distinguere una convivenza fisica da una convivenza etico-
sociale. Solamente quest’ultima veniva considerata come essenziale per 1’istituto del matrimonio,
poiché era qualificata come tale dall’ honor matrimonii stesso, nonché era definita come forma sociale
dell’affectio maritalis, la quale era a sua volta strettamente collegata alla deductio e, dunque, alla
volonta da parte del marito di stipulare un legame matrimoniale. In tal caso troverebbe conferma la
gia accennata duplice funzione della deductio stessa. Diversa, invece, ¢ I’opinione di altra parte della
dottrina (Talamanca), la quale riconosce che quegli atti, dai quali doveva desumersi il consenso,
fossero realmente idonei a dimostrare una siffatta volonta, soprattutto quando vi fosse una differenza
di classe tra I’'uomo e la donna. Tuttavia, pur potendo le cerimonie socialmente rilevanti con cui si
celebrava un matrimonio ottemperare a tale compito, queste non potevano essere in generale
configurate quali forme costitutive del matrimonio stesso e, dunque, quali modalita originarie per
contrarlo.

Nel periodo classico, dunque, il consenso deve essere manifestato personalmente dagli sposi,
anche se si tratti di personae alieno iuri subiectae, ma in questo caso occorre, come ricordato in Ep.
Ulp. 5,2, anche I’assenso dell’avente potesta. Se, poi, il marito si trovasse ancora sotto la potestas del
nonno, oltre al consenso di quest’ultimo era necessario anche quello del padre dello sposo, non
rilevando il fatto che questo fosse ancora soggetto alla patria potestas, poiché trovava applicazione
il principio invito sui heres non adgnascitur, ossia che nessuno poteva essere creato un discendente
ed erede senza la sua volonta. L’unione delle due volonta viene ricordata anche da Paolo in D. 23, 2,
2, dove espressamente affermava che non solo entrambe sono necessarie per la validita del
matrimonio, ma anche che queste devono coesistere. Originariamente, infatti, il consenso del
paterfamilias al matrimonio della persona sottoposta doveva perdurare perché continuasse il rapporto
di coniugio. Gia prima del periodo classico, pero, siffatta condizione non valeva piu per il
filiusfamilias, mentre per la filiafamilias il regime sembra rimanere invariato per lungo tempo, visto
che Diocleziano, in C. 5, 17, 5, pr., ricorda quell’intervento di Marco Aurelio volto ad impedire che
il paterfamilias della donna intervenisse a turbare il matrimonium bene concordans della figlia.

La necessita del consenso dei rispettivi paterfamilias nel caso in cui 1 nubendi fossero alieni
iuris non doveva tradursi, pero, in una trasposizione di soggetti in base alla quale 1 soggetti attivi sia

4



dell’atto di contrazione del matrimonio che della conventio in manum fossero gli aventi potesta stessi.
Sia per il ius sacrum che per il ius civile, infatti, erano gli sposi, indipendentemente dal fatto che
fossero sui o alieni iuris, che realizzavano il matrimonio, quale atto complementare e necessario alla
conventio in manum, nonché la conventio stessa.

Altri studi, ancora, si sono concentrati nel delineare i criteri per stabilire quando, secondo il
pensiero dei giuristi romani, il matrinonium fosse iustum oppure iniustum: la principale differenza
doveva essere ricollegata alla presenza o meno del conubium tra le parti. Quest’ultimo veniva
richiesto, a quanto sembra, dal diritto romano — e non solo — gia dall’eta monarchica, dove Roma lo
negava agli abitanti delle citta straniere e queste ai cittadini romani. Di regola, affinché i rispettivi
cittadini godessero del conubium reciproco in modo da potersi sposare tra loro, era necessaria la
stipulazione di un accordo — di un foedus — tra Roma e la citta straniera. In Ep. Ulp. 5, 3 il conubium
¢ definito quale uxoris iure ducendae facultas, ossia il potere di sposare legittimamente una donna:
di avere, dunque, una moglie che sia tale per il ius civile. Piu in generale, invece, I’elaborazione della
giurisprudenza classica qualificava il conubium come la specifica capacita a contrarre matrimonio,
capacita che non doveva essere valutata in astratto, ma in concreto, con riferimento all’altro nubente:
I’istituto, pertanto, veniva concepito come un particolare aspetto della capacita giuridica di una
persona. Infatti, solamente nel caso in cui entrambi i soggetti nubendi fossero in possesso del
conubium, allora il matrimonio veniva riconosciuto come legittimo (iustum) secondo il ius civile ed i
figli seguivano la condizione del padre.

Diversamente, 1’'unione tra un uomo ¢ una donna sprovvisti di conubium si traduceva
inevitabilmente in un matrimonio iniustum, il quale non doveva essere inteso come illecito, bensi
come non riconosciuto dal diritto romano: infatti, i figli che nascevano da siffatta unione venivano
denominati vulgo quaesiti o concepti e seguivano la condizione della madre, per cui non veniva
riconosciuto loro un rapporto di adgnatio nei confronti del padre, situazione questa che aveva evidenti
risvolti economici (in primis I’incapacita a succedere). E lo stesso Gaio che, nelle sue Institutiones
(1, 78; ma si confrontino anche Ep. Ulp. 5,8; Cic. top. 4,20; Isid. etym. 9,21), ritiene che quest’ultima
fosse una regola di ius gentium; necessariamente, allora, doveva considerarsi come principio del
diritto delle genti anche quello secondo cui il figlio legittimo seguisse la condizione del padre.
Dunque, se tali sono i presupposti, la maggior parte della dottrina considerava non solo che tali regole
fossero comuni a tutti 1 popoli (€ questa, infatti, la definizione del ius gentium che si ricava da D.
1,1,1,4 e I. 1,2,1), ma anche che lo stesso conubium fosse ritenuto un istituto che trovasse nel diritto
delle genti il proprio fondamento e legittimazione.

La dottrina ha poi approfondito gli ulteriori aspetti connessi all’istituto, ossia 1 rapporti
patrimoniali - quali il regime della dote e la disciplina testamentaria - nonché le conseguenze che
derivavano dallo scioglimento del matrimonio. Quest’ultimo poteva essere determinato da due
principali eventi. Anzitutto, il matrimonio si scioglieva per la morte di uno dei due coniugi. Poiché
alla morte era equiparata la capitis deminutio maxima (la perdita della liberta), il matrimonio - inteso
quale rapporto di durata fondato sul permanere dell’affectio maritalis - non poteva dunque rivivere
in seguito all’applicazione dell’istituto del postliminium; 1’affectio maritalis, infatti, era concepita e
qualificata quale consenso continuato. Tale ragionamento, allora, si ¢ tradotto inequivocabilmente nel
considerare che nell’epoca classica, oltre alla morte, il matrimonio si sciogliesse in seguito
all’accordo delle parti o mediante il repudium — dichiarazione unilaterale e recettizia — di uno dei
coniugi rivolta all’altra parte e diretta a far cessare il rapporto coniugale. Come ricorda Gaio
nell’undicesimo libro del commento all’editto provinciale, fonte tradita in D. 24,2.2, pr., effetto
principale del divorzio consisteva nell’allontanamento dei coniugi uno dall’altro (in diversas partes
eunt). Nel medesimo testo, poi, viene indicata anche la causa di ogni effetto del divorzio, ossia



I’essenza dello stesso: il venir meno nei coniugi (o in uno solo di questi) della volonta comune di
essere tali (divortium a diversitate mentium dictum est).

In epoca arcaica, molto probabilmente, il matrimonio, soprattutto nel caso in cui ad esso si
unisse la conventio in manum, veniva considerato come indissolubile per divorzio; anzi, era assai
probabile che lo fosse, qualora fosse stato contratto tramite confarreatio, che era insieme matrimonio
e conventio. La presupposta indissolubilita dell’istituto comincio a cedere nel momento in cui venne
creata la diffareatio: si trattava di un’actus contrarius, ossia un atto corrispondente nella forma alla
confarreatio, ma opposto negli effetti. Il ius sacrum, pertanto, riconosceva all’uomo la possibilita di
divorziare dalla propria moglie, ma lo puniva — con la consecratio a Cerere di meta del proprio
patrimonio e con D’attribuzione dell’altra meta alla moglie offesa — nel caso in cui il repudium non
fosse giustificato dalla colpa della moglie; contemporaneamente, poi, lo stesso diritto elencava le
colpe della donna che ne avrebbero consentito il ripudio, limitandole a quelle che compromettevano,
oltre alla dignita del rapporto, la procreazione e la legittimita dei figli. In seguito, a partire dal III
secolo a.C., la disciplina del matrimonium (e del divorzio) si sottraeva progressivamente dalla
regolamentazione del ius sacrum, fino al punto che non era richiesta una forma specifica per tale
dichiarazione (repudium), ed essa non era vincolata ad alcun presupposto di carattere sostanziale, se
non sul piano sociale; in tal caso il divorzio che fosse privo di una giustificazione poteva essere
oggetto di riprovazione, dato che ai censori era affidato il delicato compito di giudicare dello stesso
tenendo conto dell’importanza che la societa attribuiva al matrimonio: colui che, infatti, ripudiava la
propria moglie che fosse priva di colpe, veniva colpito da una nota censoria. A cavaliere del III-II
secolo a.C., pero, tale attivita dei censori sembrava essere gia del tutto scomparsa, ed il divorzio
comincio ad interessare soltanto i due coniugi e, soprattutto, le conseguenze patrimoniali che esso
determinava. E in questo periodo storico che il pretore inizio a tutelare — sulla base dei principi cardine
dell’attivita pretorile, ossia /’aequitas e la fides — la moglie mediante la previsione nell’Editto
dell’actio rei uxoriae. Quest’ultima era un’azione che sembrava avere un’intentio civilis formulata al
dotem reddere oportere, nonché una condemnatio, in cui il giudice era autorizzato a condannare il
marito a quod eius melius aequius erit. 1l pretore, pertanto, non solo configurava, tramite il suo
operato, il diritto alla restituzione della dote come un diritto proprio della donna, ma indirettamente
permetteva che la stessa potesse avvalersi del repudium.

Nel pieno splendore della repubblica, dunque, il matrimonio ed il suo scioglimento erano
caratterizzati da una totale liberta. Quest’ultima, pero, venne seriamente ridotta (con sanzioni indirette
che riguardavano soprattutto la capacita a succedere) dalla legislazione augustea che si compendiava
nella lex lulia de maritandis ordinibus del 18 a.C., ripresa ed integrata dalla /ex Papia Poppaea del 9
d.C. (dai giuristi citate come lex [ulia et Papia). Per gli uomini tra i 25 ed 1 60 anni e per le donne fra
120 ed 1 50, infatti, incombeva 1’obbligo di contrarre matrimonio — nonché di risposarsi in caso di
divorzio e vedovanza — secondo i criteri fissati dalla legge, che stabiliva una serie di fattispecie in cui
le nozze erano irrilevanti ai fini dell’adempimento dell’obbligo stesso. Inoltre, era prescritto che gli
ingenui (gli uomini nati liberi) non potevano sposarsi con donne di dubbia fama ed i senatori con
liberte ed attrici: questi matrimoni erano considerati, almeno in un primo tempo validi, ma non
rilevavano ai fini dell’adempimento delle prescrizioni della legislazione augustea (solo alla fine del
IT sec. d.C. saranno colpiti da nullita). Da tali obblighi, tuttavia, esentava il ius liberorum, ossia I’aver
procreato — in un matrimonio conforme alla legislazione di Augusto — tre figli (se ingenui) o quattro
(se libertini). Inoltre, era altamente probabile che questa legge pretendesse la testimonianza orale e
scritta di sette cittadini romani puberi per provare la conformita del matrimonio in ossequio alle
prescrizioni del princeps. Infine, con ’emanazione della /ex lulia de adulteriis del 18 a.C., non solo
veniva estesa anche al divorzio la necessaria presenza e scrittura dei sette testimoni affinché questo



potesse esplicare i propri effetti, ma lo stesso veniva imposto al marito della donna che avesse
commesso il crimen adulterii: 'uomo, infatti, integrava il crimen lenocinii nel caso in cui rifiutasse.

Gli obblighi previsti dalla lex ulia et Papia cominciarono a cadere in desuetudine o ad essere
abrogati nel periodo postclassico, dove — gia a partire da Costantino — alla castita era riconosciuto un
valore superiore a quello della vita coniugale: dunque, non essendovi alcun obbligo di contrazione
del matrimonio, I’istituto ritornava ad essere tendenzialmente connotato da una completa liberta. Si
trattava, comunque, di un’illusione, dato che nel momento in cui la concezione cristiana inizid ad
influenzare la legislazione imperiale, venne previsto da parte di Teodosio un divieto (contenuto in
C.Th. 3,7,2) nei confronti di un cristiano e di un ebreo di sposare, rispettivamente, un’ebrea o una
cristiana, pena I’imposizione di una sanzione civile e penale: la ratio di tale legislazione doveva essere
ricondotta all’assenza del conubium tra ebrei e cristiani. Si assistette, inoltre, ad un mutamento della
disciplina del repudium. Non solo, infatti, si svilupparono forme dalle quali dipendeva la validita
dell’atto, ma nelle costituzioni imperiali cominciarono a stabilirsi sanzioni personali, patrimoniali e
penali contro il coniuge che avesse inviato il repudium al di fuori dei casi consentiti dalla legge.
Nonostante la forza politica dell’ideologia cristiana nella fase del dominato, questa non riusci pero a
imporre I’irrilevanza del repudium unilaterale.

B) DESCRIZIONE DEL PROGETTO

Considerata la natura contrattuale del matrimonio per i giuristi di epoca romana, la dottrina ha
insistito nel rilevare I’importanza del consenso tra coniugi (come affermato in D. 35. 1. 15.), senza
sottolineare la possibile presenza di ulteriori elementi che possano influire ed anche modificare in
modo estremamente rilevante la disciplina dell’istituto. Si fa riferimento alla fides e alla religio, la
cui importanza all’interno della societa romana ¢ indubbia.

Nel diritto pubblico, infatti, la religio regolamentava il rapporto tra i cives e gli dei,
permettendo di costituire cosi la pax deorum — concetto estremamente fondamentale soprattutto nella
Roma monarchica e repubblicana — che doveva essere costantemente mantenuta al fine di garantire
la prosperita della civitas. La compromissione, infatti, della suddetta pax era punita in maniera
intransigente sin dai tempi della monarchia: esemplari in tal senso erano le prime forme di repressione
criminali della civitas, quali ’immediata eliminazione del parricida mediante la poena cullei
(parricidas esto) oppure attraverso 1’allontanamento dell’individuo ritenuto colpevole attraverso la
consacrazione dello stesso alle divinita (sacer esto).

La fides, invece, rivestiva una notevole importanza nella costituzione di vincoli internazionali,
il cui piu evidente risvolto si ricollegava alla deditio in fidem. Solamente attraverso quest’ultima,
infatti, poteva avvenire la costituzione di un vincolo fiduciario tra 1’imperator conquistatore ed il
popolo sottomesso, il quale si traduceva in un rapporto di clientelismo tra i due soggetti determinato
dalla completa soggezione degli sconfitti. La stessa fides, successivamente, non indicava piu il totale
asservimento del popolo sconfitto, bensi un obbligo morale del vincitore nei riguardi dei vinti che
poneva dei vincoli all’arbitrium imperatoris: tale arbitrio, pertanto, cominciava ad essere ricompreso
nel campo del diritto, permettendo cosi la delineazione della differenza tra deditio in fidem e deditio
in potestatem, la cui rispettiva applicazione dipendeva dal modo in cui avveniva la sottomissione a
Roma.

Entrambe la fides e la religio, infine, erano strettamente collegate all’istituto del foedus, in
quanto entrambe fonti costitutive dello stesso. Quest’ultimo era atto giuridico sacrale — perfezionato
mediante concepta verba e culminante in un iusiurandum — il cui principale effetto era la costituzione
di un vincolo tra Roma e la controparte stipulante, e le cui ineliminabili caratteristiche erano la
vincolativita e la perennita del rapporto tra 1 due soggetti. Attraverso tale istituto, inoltre, era possibile

7



che tra le parti stipulanti avvenisse la formazione di un’unita superiore, in cui le varie unita minori
rimanessero contraddistinte (ad esempio, il nomen Latinum e il foedus tra Tito Tazio ¢ Romolo);
tuttavia, affinché si realizzasse questo particolare ed unico effetto era necessario che tra gli stipulanti
vi fosse un comune denominatore, ossia la religio. Solamente attraverso I’operativita di quest’ultima,
infatti, poteva verificarsi la communicatio sacrorum, ossia la condivisione degli oggetti di culto e
quindi delle divinita dei rispettivi soggetti stipulanti. Qualora cio non fosse possibile, poiché il popolo
oggetto delle mire espansionistiche romane non apparteneva alla medesima koine religiosa culturale,
la religio, da fonte costitutiva del vincolo (funzione che veniva attribuita in questo caso interamente
alla fides), si attestava unicamente quale fonte sanzionatoria del foedus, traducendosi in un
iusiurandum.

Nel diritto privato, invece, fides e religio regolamentavano i rapporti contrattuali non solo tra
cives Romani, ma anche tra romani e stranieri. La religio, nello specifico, era il fondamento giuridico
della sponsio, anch’esso un atto giuridico sacrale — per la dottrina originariamente un giuramento
promissorio — che costituiva tra le parti un’obbligazione di garanzia, inizialmente rivolta a garantire
il fatto di un terzo; solamente a partire dall’epoca delle XII Tavole, la sponsio permetteva che il
debitore potesse assumere contemporancamente il dovere di comportamento e la relativa
responsabilita, prefigurando, quindi, la struttura tipica del negozio obbligatorio classico. Tuttavia, il
verbo spondere — impiegato nella interrogatio/responsio — era riservato ai soli cives Romani. La base
di tale esclusivita verbale, infatti, doveva essere ricollegata alla necessita di un minimo comune
denominatore tra le parti, ossia la religio, la quale, pertanto, permetteva di concepire la sponsio quale
istituto del ius civile in senso normativo. In seguito, I’espansione militare e il conseguente aumento
dei traffici commerciali con popoli di differente religione e cultura imposero I’adozione di negozi
contrattuali che dessero vita ad obbligazioni tali da trovare la propria origine in una fonte connotata
da un intrinseco valore di universalita, ossia la fides. Fra il IV ed il III sec. a.C., pertanto,
cominciavano ad ammettersi nell’interrogatio/responsio verbi diversi da spondere, in primo luogo
fidepromittere, purché venisse sempre rispettata la congruentia verborum, ossia la corrispondenza tra
il verbo adoperato dal creditore e dal debitore. Attraverso tale processo evolutivo che interesso le
verborum obligationes si arrivo a ritenere legittimo qualsiasi verbo che fosse idoneo ad esprimere
I’assunzione di un obbligo di eseguire una prestazione.

Quello che, dunque, emerge — come ipotizzato anche da autorevole dottrina — ¢ che sia
altamente probabile che entrambe le sfere del diritto pubblico e del diritto privato romano abbiano
subito un graduale processo di laicizzazione, che si rispecchia in una contemporanea affermazione
della fides nella regolamentazione dei rapporti — tanto privati, quanto pubblici — tra i romani stessi €
tra questi ultimi e 1 peregrini. La fides, infatti, non ¢ vincolata — a differenza della religio — a limiti di
cultura e di religione e permette, dunque, la conclusione di vincoli ed obbligazioni con quei popoli o
con quei soggetti privati con cui Roma od un romano non riscontravano alcun comune denominatore.

Se tali sono le premesse, lo scopo di questo progetto di ricerca, quindi, sara quello di verificare
quale sia I’influenza di questi due elementi nell’istituto del matrimonium e se I’influenza degli stessi
abbia comportato un cambiamento nella disciplina dell’istituto stesso. A partire dall’analisi delle fonti
storiche — giuridiche e non giuridiche — ci si concentrera, dunque, inizialmente sulla regolamentazione
del matrimonio da parte dei giuristi nel periodo classico, avendo come linee guida I’approfondimento
dell’effettivo influsso dei concetti della fides e della religio. Sara pertanto un’analisi che non si
limitera alla ricerca delle sole fonti in cui compare il termine matrimonium, ma che si estendera
necessariamente all’indagine di quelle in cui compaiono sinonimi dell’istituto (quali nuptiae,
coniugium), nonché di quelle che si riferiscono a istituti strettamente collegati al matrimonio (quali il
conubium, gli sponsalia, 1l repudium, il divorzio consensuale e via dicendo). Non saranno, poi, privi
di alcuna indagine 1 rimedi previsti dal ius honorarium per la tutela dei rapporti patrimoniali tra i

8



coniugi: il riferimento ¢ tanto all’actio rei uxoriae (esperibile per la restituzione di tutto ovvero una
parte della dote), quanto alla bonorum possessio sine tabulis; quest’ultimo era il sistema pretorio della
successione ab intestato che si distingueva, rispetto al metodo previsto dal ius civile, perché esso
prendeva in considerazione, pur sotto diversi aspetti e con differente efficacia, la parentela naturale,
ossia la cognatio, in cui rientravano 1 filii vulgo concepti, coloro che non discendevano da un iustum
matrimonium ¢ che, dunque, non avevano alcun rapporto parentale con il padre. Diversamente, i filii
vulgo quaesiti si trovavano, a loro volta, con la madre e con i1 cognati della stessa, in un rapporto di
cognatio, attraverso la quale potevano ottenere una tutela da parte del pretore dal punto di vista dei
diritti successori. Solo a partire dal II secolo a.C., prima, e dal tardo antico, poi, la posizione dei vulgo
quaesiti (chiamati ora filii naturales) ha subito un sostanziale cambiamento, tra cui spicca la
possibilita di ereditare per testamento dal padre. Per di piu, nel medesimo sistema pretorio della
successione ab intestato, ¢ comunque riconosciuta un’aspettativa ereditaria al coniuge superstite, la
quale veniva denominata bonorum possessio unde vir et uxor.

Essenziale per il progetto di ricerca sara, inoltre, I’analisi di quegli atti che perfezionavano la
costituzione del legame matrimoniale (confaerratio e coemptio) e 1’acquisizione della manus nei
confronti dell’uxor. Si dedichera, poi, una particolare attenzione per quelle cerimonie socialmente
rilevanti con cui si celebrava il matrimonio, tra le quali spicca indubbiamente la deductio in domum
mariti. Di quest’ultima sara necessaria un’approfondita indagine che investa non solo quale sia il
significato esplicito ed implicito dell’atto, se abbia solo una mera valenza sociale oppure abbia
un’accezione giuridica, ma anche il rituale dello stesso, al fine di evidenziarne gli elementi critici; tra
questi suscita un particolare interesse quello che alcuni autori classici denominano ignis et aquae
communicatio (Dion. 2,30,6; Serv. In Aen. 4, 103; D. 24,1,66,1).

Si passera ad analizzare, infine, la portata dell’influenza dell’ideologia cristiana nella
disciplina dell’unione coniugale, fino a giungere al periodo della Compilazione giustinianea.
Relativamente a quest’ultimo periodo storico, la ricerca non solo riprendera il modus operandi sopra
indicato, ma si allarghera ad indagare i motivi per cui diviene preponderante 1’utilizzo di un istituto
tratto dalla disciplina del diritto pubblico romano (il foedus), ¢ come questo venga impiegato,
mediante la perifrasi foedus matrimonii, nella regolamentazione del matrimonio stesso. Tale perifrasi
non ¢ una novita della legislazione del periodo postclassico, dato che era comunque conosciuta nella
letteratura classica, anche se sempre priva di qualsiasi significato giuridico. Un tale significato,
semmai, potrebbe identificarsi in un passo tratto dal primo libro del commento del giurista Paolo alla
lex Iulia et Papia e raccolto in D. 23, 2, 47, pr. Il passo in questione, infatti, riguarda il caso della
figlia di un senatore, la quale, dal momento che ha perso qualsiasi onore a causa della sua condotta
scabrosa (il giurista indica quali siano le condotte idonee ad integrare tale perdita, quali la
mercificazione del proprio corpo, I’esercizio dell’arte teatrale e la condanna in un publicum iudicium),
¢ automaticamente privata della sua dignita sociale, rientrando dunque nella categoria delle foeminae
probrosae. A causa di tale privazione, pertanto, le ¢ permesso di contrarre le nozze con un libertinus,
perfezionando cosi un legame (foedus) matrimoniale di poco conto.

C) RISULTATI ATTESI

L’obiettivo dello studio qui proposto sara quello di dimostrare come vi sia un effettivo
coinvolgimento di questi tre elementi — religio, fides, foedus — nella disciplina giusromanistica del
matrimonium.

Per quanto riguarda il ruolo della religio, questo dovrebbe ricalcare il medesimo effetto che
avveniva sul piano del diritto pubblico, ossia la communicatio sacrorum. Nel caso del matrimonium,
essa si tradurrebbe in una partecipazione della moglie ai sacra della famiglia del marito. Inoltre,

9



dovrebbe delinearsi il ruolo del ius sacrum nella regolamentazione di alcuni aspetti formali e
sostanziali del matrimonio, sia nel periodo classico che in quello cristiano: principalmente, la
disciplina del conubium nel passaggio dalla religione ellenica a quella cristiana.

Relativamente al rapporto tra ’istituto del matrimonium e la fides, un’ulteriore linea di ricerca
mirerebbe a dimostrare come quest’ultima, dal punto di vista giuridico, investa prevalentemente i
rapporti patrimoniali tra i due coniugi, sia in costanza di matrimonio, che nel momento in cui questo
veniva sciolto oppure costituito. Due, infatti, erano gli istituti principalmente impiegati per regolare i
rapporti patrimoniali tra i due coniugi: fedecommesso e fideiussione, che presupponevano, entrambi,
quale fonte la fides. Proprio quest’ultima, inoltre, ¢ il principio genetico che ha permesso al pretore
di integrare la tutela di quelle situazioni che erano completamente estranee a qualsiasi delle protezioni
giuridiche previste dal ius civile. Nel caso di specie, ossia nella regolamentazione e tutela dei rapporti
patrimoniali tra coniugi, si sta facendo riferimento sia all’actio rei uxoriae che alla bonorum possessio
sine tabulis. Pertanto, partendo da tali le premesse, la ricerca dovrebbe dimostrare, in primo luogo,
se vi sia un’effettiva influenza di tale fonte nella regolamentazione e nella successiva evoluzione di
entrambe le tutele; in secondo luogo, se un tale ascendente sia da ricollegare non solo all’allargamento
dei confini di Roma e al contemporaneo incontro (e scontro) con culture diverse — evento storico-
sociale che dovrebbe aver posto 1 romani dinanzi alla necessita di adottare un criterio universale quale
la fides — ma anche ad un eventuale aumento di matrimoni tra i cives e 1 soggetti sprovvisti di
conubium, senza dimenticare 1’intensificazione dei matrimoni contratti sine manu. Nel caso in cui
entrambe queste circostanze siano veritiere, si potrebbe ipotizzare come non peregrina I’ipotesi
secondo cui sia da ricollegare a tali cause il progressivo processo di laicizzazione che aveva
interessato anche I’istituto giuridico del matrimonio, dato che esso, specialmente nel periodo
repubblicano, sembrava fondarsi piu sull’elemento della fides che della religio: 1’esempio piu
evidente ¢ proprio la diminuzione dei matrimoni contratti senza confaerratio o gli altri mezzi che
fanno acquisire la potestas sulla donna. Inoltre, sempre a sostegno di questa tesi, vi ¢ 1’analisi delle
fonti non giuridiche appartenenti alla letteratura (datate sempre al periodo repubblicano) nelle quali
dovrebbe emergere il ruolo della fides quale fondamento del legame fiduciario tra le parti che, qualora
tradotto in termini giuridici, potrebbe identificarsi proprio con I’affectio maritalis. La veridicita di
quest’ultima identificazione potrebbe portare a dimostrare come, specialmente con I’avvento del
cristianesimo, cominci a divenire sempre piu rilevante anche a livello giuridico proprio il rapporto di
fiducia tra le due parti che, insieme all’obbligo di appartenere alla medesima religione, divengono le
fondamenta del matrimonio nel periodo che intercorre dal dominato fino a Giustiniano.

Per quanto riguarda, infine, il ruolo della perifrasi foedus matrimonii (o foedus coniugalis),
potrebbe evidenziarsi la sua evoluzione da una completa irrilevanza giuridica nel periodo classico
(con un utilizzo limitato al linguaggio letterario e principalmente poetico, a parte quell’accezione
negativa riscontrata nel passo paolino), all’acquisizione — a partire da Costantino e forse grazie
all’influenza della religione cristiana — di un ruolo preponderante nella legislazione. Un ruolo che
dovrebbe ricollegarsi - ove dimostrato - a quello originario dell’istituto nell’ambito del diritto
pubblico, ossia quello della costituzione di un vincolo eterno ed indissolubile tra due soggetti
stipulanti, che comporti anche la formazione di un’unita superiore, dove le parti non vengono private
della loro identita originaria. Al fine di verificare la veridicita di tale teoria ¢ fondamentale I’analisi
dell’atto della deductio in domum mariti, la cui principale particolarita ¢ proprio il rituale magico-
religioso della communicatio aquae et igni. Quest’ultima non ¢ estranea alla cultura ed alla letteratura
romana, dove ha, peraltro, un significato estremamente rilevante. Prima di tutto si consideri
I’importanza che 1 due elementi naturali hanno in qualsiasi societd umana ed in quella romana, dato
che entrambi sono 1 fondamenti per una vita priva di pericoli. Inoltre, si veda quel passo tratto
dall’Eneide (12, 119-120) in cui avviene tale cerimonia, la quale a sua volta si traduce in una unione

10



dell’elemento troiano a quello latino al fine di creare un’unita superiore, dove entrambe le unita
inferiori rimangono rispettivamente contraddistinte: si tratta, sostanzialmente, della descrizione di un
rituale che culmina nella stipulazione di un foedus. Infine, si confrontino le due premesse con il
commento di Servio al passo dell’Eneide sopra accennato, in cui il grammatico ricorda al lettore che
I’aquae et igni communicatio ¢ il procedimento con cui si ammette un individuo o un popolo a far
parte della civitas e che il suo allontanamento avviene con la negazione dei due elementi naturali,
come avviene nell’applicazione della condizione della sacertas e, piu tardi, con ’aquae et igni
interdictio. Sembrerebbe, dunque, che vi sia un ipotetico collegamento tra la communicatio privata,
che avviene nel momento della deductio in domum mariti, e quella pubblica che, per gli effetti che
questa comporta, pud essere identificata come un foedus. L’anello di congiunzione tra le due
communicationes, pertanto, sarebbe proprio I’ampio utilizzo che viene fatto nella letteratura latina (a
partire dal III secolo a.C.) della perifrasi foedus matrimonii, con la quale gli autori indicavano il
vincolo matrimoniale, dato che ¢ possibile considerare che questo preveda quali parti stipulanti 1 due
nubendi e la familia come 'unita superiore che entrambi costituiscono; evento quest’ultimo che,
inoltre, ¢ possibile evincere anche da una famosa definizione contenuta nel Digesto di Giustiniano
(D. 23.2.1), secondo cui «il matrimonio ¢ I’unione di un uomo e di una donna e la societa di tutti [gli
aspetti] della vita, il rendere comune [ai coniugi] il diritto umano e quello divino». Da tali premesse,
allora, la ricerca dovrebbe far risaltare ed affermare non solo come veritiero il collegamento tra le due
cerimonie celebrate nella veste pubblica e privata, ma anche come quest’ultima sia alla base della
formulazione della perifrasi foedus matrimonii per indicare 1’istituto e la concezione dello stesso
quale societas contratta dai nubendi, nonché come tale concezione abbia avuto un’ascendente tale
non solo da influenzare la legislazione del dominato e giustinianea, ma anche lo stesso diritto
canonico, dato che nel Corpus Iuris Canonici tale perifrasi introduce il primo canone (can. 1055) con
cui si disciplina il sacramento del matrimonio.

D) ARTICOLAZIONE DEL PROGETTO E TEMPI DI REALIZZAZIONE

Il progetto di ricerca, dunque, si articolera in base alle tre linee guida di seguito elencate.

L’indagine si concentrera inizialmente sulla raccolta, catalogazione e traduzione delle fonti
(giuridiche, anche di natura epigrafica, e ‘letterarie’), in cui sara possibile rilevare una correlazione
tra religio, fides e foedus con il matrimonium, 1 suoi sinonimi e gli istituti a questo collegati piu o
meno direttamente. Per ottemperare a tale compito si impieghera principalmente per le fonti
giuridiche il Vocabularium lurisprudentiae Romanae (nonché i repertori informatici disponibili: BIA,
Fiuris etc.); per le fonti non giuridiche il Thesaurus Linguae Latinae e la Patrologia Latina Cursus
Completus curata da Migne. Per tale operazione, e per la prima selezione delle fonti pertinenti, si pud
ipotizzare sia necessario almeno un semestre di lavoro.

In seguito, si procedera all’esegesi ed al commento delle singole fonti ed alla raccolta della
bibliografia relativa all’argomento, processo che occupera un anno / un anno e mezzo degli studi;
I’obiettivo sara quello delineare le fondamenta su cui poggiare la futura redazione della tesi dottorale
e trovare le conferme alle ipotesi prospettate.

L’ultimo passaggio, che occupera I’ultima parte di tempo disponibile, riguardera
I’elaborazione e la stesura dell’elaborato. A cavaliere tra il secondo ed il terzo punto, sarebbe
opportuno usufruire del periodo della mobilita estera obbligatoria, in modo da poter ottenere un
proficuo confronto con I’opinione di esperti sulla materia.

11



E) CRITERI DI VALUTAZIONE PER LA VERIFICA DEI RISULTATI RAGGIUNTI

Dato I’evidente profilo storico del tema prospettato, ogni passaggio sara sottoposto ad un
rigido controllo incrociato con la storia romana. Tale approccio, infatti, pud evitare che vi sia una
distorsione delle fonti. Quanto ai criteri, s’intende rifarsi a quelli comunemente condivisi, e agli
standard proposti, dalla dottrina romanistica, consistenti, in primo luogo nell’analisi delle fonti di
cognizione, nella loro interpretazione, e, quindi, nella verifica dei risultati raggiunti attraverso il
confronto con la dottrina. Non verra, inoltre, tralasciato il delicato profilo della cosiddetta ‘critica
testuale’ (I’antico ‘interpolazionismo’), considerata - tuttavia - alla luce dei risultati piu recenti ed
equilibrati.

F) BIBLIOGRAFIA ESSENZIALE

N. ABBAGNANO, Dizionario di filosofia, UTET, Torino, 2001

V. ARANGIO - RUIZ, Istituzioni di diritto romano, Jovene, Napoli, 1984

R. ASTOLF]I, Il matrimonio nel diritto romano classico, CEDAM, Padova, 2006

R. ASTOLF]I, Il matrimonio nel diritto romano preclassico, CEDAM, Padova, 2000

R. ASTOLF]I, Studi sul matrimonio nel diritto postclassico e giustinianeo, Jovene, Napoli, 2012
C.BALDUS, Vestigia pacis, The Roman Peace Treaty: Structure or Event?,in R. LESAFFER, Peace
Treaties and the Formation of International Law, edited by B. FASSBENDER e A. PETERS, Oxford
University Press, Oxford, 2012, pp. 103 — 146.

B. BIONDI, /I diritto romano cristiano, vol. 1 - 111, Giuffré, Milano, 1952-1954

P. BONFANTE, Teorie vecchie e nuove sulle formazioni sociali primitive, in Scritti giuridici varii,
vol. I, Aracne, Roma, 2007, pp. 39 — 77

A. BURDESE, Manuale di diritto privato romano, UTET, Torino, 1982

E. CANTARELLA, Matrimonio e sessualita nella Roma repubblicana: una storia romana di amore
coniugale, in Storia delle donne, Firenze University Press, Firenze, 2005, pp. 115-131.

M. F. CURSI, La mancipatio decemvirale e il nuovo diritto dei plebei, in J. Hallebeek - M. Schermaier
- R. Fiori - E. Metzger - J.-P. Coriat (ed.), Inter cives necnon peregrinos. Essays in honour of B. Sirks,
Gottingen, 2014, 145-160.

CURSIM.F., La ‘mancipatio familiae’: una forma di testamento?, in Homenaje al profesor Armando
Torrent, Madrid, 2016, 185-195.

CURSI M.F., La mancipatio e la mancipatio familiae, in M. F. Cursi (a cura di ) XII Tabulae. Testo
e commento, 1, Napoli, 2018, 339-380.

P.O. CUNEO BENATTI, Ricerche sul matrimonio romano in eta imperiale (I-V sec. d.C.), Aracne,
Roma, 2013

G. D’ERCOLE, 1l consenso degli sposi e la perpetuita del matrimonio nel diritto romano e nei Padri
della Chiesa, Apollinaris, Roma 1939

C. FAYER, La familia romana: aspetti giuridici e antiquari, vol. I - III, L'Erma di Bretschneider,
Roma, 1994 — 2005.

R. FIORI, La struttura del matrimonio romano. In Ubi tu Gaius. Modelli familiari, pratiche sociali e
diritti delle persone nell'eta del principato, 2014, Milano, 323-366.

R. FIORI, La struttura del matrimonio romano, in BIDR, CV, 197-234.

R. FIORI, Fides e bona fides. Gerarchia sociale e categorie giuridiche, in Modelli teorici e
metodologici nella storia del diritto privato, a cura di R. Fiori, 2008, 3, Napoli, 237-259.

R. FIORI, lus civile, ius gentium, ius honorarium: il problema della 'recezione' dei iudicia bonae
fidei, in BIDR, 2005, CI-CII, 165-197.

12



R. FIORI, ‘Materfamilias‘, in BIDR, 1996, XCVI-XCVII, 1996, 455-498.

A. GUARINO, Diritto privato romano, Jovene, Napoli, 2001

G. MARCHETTO, Il matrimonio in politica e diritto, in Annali dell'lstituto storico italo-germanico
in Trento, 1l Mulino, Bologna, 2003, pp. 33 — 70

M. MIGLIETTA - G. SANTUCCI (cur.), Problemi e prospettive della critica testuale. Atti del
‘Seminario internazionale di diritto romano’ (Trento, 14 ¢ 15 dicembre 2007), Trento, 2011

M. V. SANNA, Matrimonio e altre situazioni matrimoniali nel diritto romano classico, Jovene,
Napoli, 2012

A. SCHIAVONE, lus, L’invenzione del diritto in Occidente, Einaudi, Torino, 2005

M. TALAMANCA, Istituzioni di diritto romano, Giuffré editore, Milano, 1990

E. VOLTERRA, Lezioni di diritto romano: il matrimonio romano, Ricerche, Roma, 1961

R. VON JHERING, L esprit du droit romain dans les diverses phases de son développement, Tomes
I-11, Forni editore, Bologna, 1969

13



