
1 
 

Davide Bresolin Zoppelli 

 

Settore Scientifico Disciplinare IUS/18  

 

TITOLO: Religio, fides, foedus nella concezione del matrimonio romano 

 

 

 

 

 

INDICE 

 

A) STATO DELL’ARTE ............................................................................................................... 2 

B) DESCRIZIONE DEL PROGETTO .......................................................................................... 7 

C) RISULTATI ATTESI ............................................................................................................... 9 

D) ARTICOLAZIONE DEL PROGETTO E TEMPI DI REALIZZAZIONE ............................ 11 

E)     CRITERI DI VALUTAZIONE PER LA VERIFICA DEI RISULTATI RAGGIUNTI ....... 12 

F)     BIBLIOGRAFIA ESSENZIALE ........................................................................................... 12 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



2 
 

A) STATO DELL’ARTE 

 

Nella società romana il matrimonium ricopre un ruolo primario nella formazione di quello che 

Bonfante definisce il “primo nucleo sociale dell’uomo”; fin dal periodo più antico della storia di 

Roma, infatti, solamente nel caso in cui vi fosse un iustum matrimonium (iustum, ossia secondo le 

forme del diritto civile) poteva aver origine la familia proprio iure e, dunque, costituirsi il vincolo di 

parentela civile (l’adgnatio), estremamente rilevante ai fini successori.  

Il matrimonio, per svariati motivi, è stato oggetto di numerose indagini, ognuna delle quali ha 

analizzato l’istituto attraverso i più differenti e disparati approcci. In filosofia, ad esempio, nel corso 

dei secoli si sono ripetuti tre concetti di matrimonio: alcuni, come Aristotele e Platone, lo 

consideravano come un’istituzione naturale; altri, come San Tommaso, Kant e Hegel, insistevano 

nell’evidenziare – così come venne inteso dal diritto romano e dal diritto canonico – la natura 

contrattuale dell’istituto; altri ancora, invece, in primis Levi-Strauss, lo definivano come 

un’istituzione sociale. Non mancano, poi, studi sociologici, storici, a cui si collega anche la 

delineazione di una sua funzione prettamente politica dell’istituto giuridico. 

Per quanto riguarda, in particolare, gli studi di diritto romano, l’approccio, anche il più recente, 

ha ricercato una costruzione dogmatica dell’istituto, insistendo sulla dimostrazione del suo carattere 

contrattuale e del suo evolversi nel lungo arco storico che va dalle XII Tavole fino a Giustiniano. 

Secondo tale dottrina il matrimonio romano si fondava, in epoca classica, sul consenso dei coniugi: 

il giurista Ulpiano, infatti, affermava, in D. 35. 1. 15 (50. 17. 30), che nuptias… non concubitus, sed 

consensus facit. Sempre nel periodo classico era possibile una distinzione nel rapporto matrimoniale, 

in funzione della posizione che assumeva la moglie rispetto alla famiglia del marito, dato che la 

moglie stessa poteva entrare (anche se non necessariamente) in tale familia. In questo caso, allora, se 

il marito era sui iuris (ossia non sottoposto ad alcuna potestas), la donna cadeva sotto la potestà di 

quest’ultimo (manus). Diversamente, nel caso in cui il marito era alieni iuris, la donna rientrava sotto 

la potestas del paterfamilias del coniuge e veniva considerata in posizione di figlia (loco filiae) 

rispetto al proprio marito (e quindi al pari di una nipote del paterfamilias), nonché di sorella nei 

confronti dei propri figli. L’ingresso nella famiglia del marito, ossia la conventio in manum, veniva 

realizzata mediante confarreatio o coemptio (a cui corrispondevano, contemporaneamente, diverse 

forme di matrimonio valide per il ius civile) o usus.  

La confarreatio consisteva in una serie di atti di intonazione religiosa che culminava 

nell’offerta a Giove di una focaccia di farro (il panis farreus); dallo stesso procedimento, nonché 

dalle descrizioni del rituale riportato da scrittori tardo- repubblicani e del principato, è possibile 

intuire che si trattasse di un rito matrimoniale in cui era più che evidente il carattere religioso (in 

primis Gai. 1, 112): la confaettatio, infatti, ha importanti riflessi non solo per il ius civile, ma anche 

per il ius sacrum.  

La coemptio, invece, era un gestum per aes et libram con il quale la donna si poneva nella 

manus di un uomo; si trattava, dunque, di un’applicazione della mancipatio, la quale – come emerge 

da Gai. 1, 123 – aveva una forma diversa da quella impiegata per la trasmissione delle res mancipi, 

nella quale l’imaginaria venditio della donna veniva qualificata come matrimonii causa (Gai. 1, 113).  

In entrambi questi modi di contrazione del matrimonio, poi, era richiesta una forma ad 

substantiam (il rituale religioso per la confarreatio ed il gestum per aes et libram per la coemptio) 

che, nel caso in cui questa mancasse o risultasse viziata, comportava l’invalidità del negozio e 

l’impossibilità che la moglie ricadesse nella manus del marito. Tale effetto, però, non inficiava la 

validità di entrambi i mezzi quali atti di contrazione del matrimonio; tuttavia, particolare era il caso 

della confaerratio, dato che la mancanza oppure il vizio della forma si traducevano in un’invalidità 

dell’atto matrimoniale per il diritto sacro, ma non per il ius civile. Al fine, inoltre, di sanare eventuali 



3 
 

vizi di forma o di legittimazione verificatisi in una coemptio, e far acquistare così al marito sui iuris 

o all’avente potestà su di lui la potestas sulla moglie (e forse, più tardi nel caso in cui non fosse stata 

neppure effettuata la coemptio, né si fosse proceduto alla confaerratio), l’usus faceva sì che si 

verificasse tale acquisto, quando la moglie avesse convissuto matrimonialmente col marito per un 

anno. La ratio stessa dell’istituto, quindi, conferma che l’acquisto della manus sulla donna era un 

effetto ineliminabile del matrimonio. Diversamente, la donna poteva conservare l’originario status 

familiae, non importa se come persona sui iuris o soggetta alla potestas di un paterfamilias: in questo 

caso, allora, non aveva alcun rapporto di parentela civile (adgnatio) né con il marito né con i propri 

figli. Ovviamente, in questa ipotesi, sovveniva la considerazione della parentela di sangue (cognatio) 

al fine di prevenire l’incesto, attraverso l’imposizione di relativi impedimenti. 

Pertanto, inizialmente la dottrina su tali basi distingueva tra due tipi di matrimonio, quello 

cum manu e quello sine manu: il primo si sarebbe concluso nelle forme previste dal ius civile per 

l’acquisto della manus; il secondo tipo, invece, si sarebbe fondato sulla semplice volontà reciproca 

dei coniugi di essere marito e moglie (affectio maritalis).  

Ulteriori studi da parte della dottrina, tuttavia, si sono concentrati sull’operatività dell’usus a 

sanatoria della mancata acquisizione della manus ed hanno evidenziato come in realtà l’usus non 

poteva configurarsi quale forma di matrimonio, bensì solamente come modo di acquisto della manus. 

Inoltre, non sarebbe peregrina l’ipotesi per cui, proprio per la funzionalità dell’usus, si introdusse la 

convinzione che il matrimonio potesse sussistere indipendentemente da tale acquisto. Nelle XII 

Tavole, infatti, era già contenuta una norma per cui l’effetto dell’usus non si verificava se la donna si 

fosse allontanata dalla casa del marito per un periodo pari a tre notti (usurpatio trinoctii: tab. 6. 4). Si 

iniziò pertanto a concepire il matrimonio come possibile e legittimo anche senza l’acquisto della 

manus sulla moglie, ragionamento, questo, che ha nel tempo rappresentato il punto di svolta per lo 

sviluppo della configurazione classica dell’istituto, ossia per quella definizione di matrimonio che 

Ulpiano ci riporta. Già a partire dal III-II sec. a.C., allora, la distinzione tra il matrimonio che si fonda 

sul consenso dei coniugi e la manus - acquistata mediante confarreatio, coemptione, usus - doveva 

essere stabilita in maniera netta. Per questi motivi l’opinione maggioritaria in dottrina è giunta alla 

conclusione che la manus ed il matrimonium fossero due istituti radicalmente diversi: non due forme 

di matrimonio - cum manu e sine manu - bensì due diverse condizioni della donna sposata, ossia 

dell’uxor in manu o non in manu.  

Sin dalla media repubblica, dunque, il matrimonio poteva fondarsi anche solamente sul 

consenso durevole dei coniugi, senza che avvenisse come effetto accidentale l’acquisto della manus 

della moglie: era sufficiente, quindi, la semplice volontà reciproca dei coniugi di essere marito e 

moglie, attraverso l’affectio maritalis. Relativamente a quest’ultima, la dottrina si è posta il problema 

della dialettica fra quelli che erano i comportamenti socialmente utili, tali da permettere di desumere 

quale fosse il momento di inizio dell’affectio maritalis, nonché dell’efficacia sul piano giuridico del 

consenso manifestato. Se, da una parte, i giuristi riaffermavano che proprio il consenso fosse 

sufficiente per l’esistenza del matrimonio, dall’altra si riferivano agli atti che accompagnavano nella 

prassi la celebrazione delle nozze e soprattutto al solenne ingresso della sposa nella casa del marito 

(la deductio in domum mariti) come momento iniziale del rapporto di coniugio.  

La deductio in domum era un modo per manifestare la volontà di contrarre matrimonio e allo 

stesso tempo darne prova e consisteva in un rito con il quale si accompagnava e si introduceva la 

sposa nella casa del marito: doveva pertanto essere compiuta in modo tale da essere definita come il 

rito pubblico e solenne con il quale gli sposi davano inizio alla loro convivenza, costituendo così una 

prova attendibile ed inconfutabile del matrimonio stesso. Per tale motivo i romani preferivano (pseud. 

Quint. 247: nuptias tamen domo desiderat) e incoraggiavano (D. 35, 1, 15) la deductio in domum sino 

al punto da considerarla la forma propria ed ordinaria del consenso matrimoniale. Pertanto, secondo 



4 
 

parte della dottrina (Astolfi), non dovrebbe essere peregrina l’ipotesi secondo cui, a causa della sua 

struttura e per l’elevata considerazione che aveva nella cultura romana (si pensi, solo per fare un 

esempio, alla fortuna dell’espressione uxorem ducere), la deductio in domum mariti debba essere 

qualificata non solo come una prova certa dell’esistenza di un legame matrimoniale tra l’uomo e la 

moglie, bensì anche quale modo ordinario di contrarlo.  

 Inoltre, è stato rilevato che il reciproco consenso dei nubendi doveva avere ad oggetto un vero 

e proprio matrimonio: l’unione, quindi, su cui verteva il consenso necessitava, come conseguenza, 

che l’uomo tenesse presso di sé la donna con quello che veniva definito honor matrimonii, ossia un 

parametro oggettivo che permetteva di differenziare la moglie da una concubina. Tale honor, 

pertanto, risultava essere una costante e adeguata manifestazione dell’affectio maritalis anche quando 

fosse assente uno degli aspetti considerati come consueti della comunanza di vita coniugale, quale 

l’aspetto fisico della coabitazione. È il caso, ad esempio, riportato da Ulpiano in D. 24, 1, 32, 13, 

dove il marito, a causa dell’incarico da lui ricoperto, è costretto a vivere lontano dalla moglie, la quale 

continuava comunque a partecipare al rango sociale del marito vivendo nella di lui abitazione. Il 

giurista riconosceva che in tal modo i due coniugi, nonostante la distanza che li separava, 

mantenevano un comportamento reciproco conforme alla dignità sociale del loro matrimonio: 

pertanto, continuava a sussistere l’honor matrimonii, il quale a sua volta costituiva un’adeguata 

manifestazione dell’affectio maritalis. Parte della dottrina, dunque, partendo dal combinato disposto 

del passo ulpianeo con quello riportato da Papiniano in D. 39, 5, 31, pr. (=Vat. Frag. 253b), è giunta 

alla conclusione che fosse possibile distinguere una convivenza fisica da una convivenza etico-

sociale. Solamente quest’ultima veniva considerata come essenziale per l’istituto del matrimonio, 

poiché era qualificata come tale dall’honor matrimonii stesso, nonché era definita come forma sociale 

dell’affectio maritalis, la quale era a sua volta strettamente collegata alla deductio e, dunque, alla 

volontà da parte del marito di stipulare un legame matrimoniale. In tal caso troverebbe conferma la 

già accennata duplice funzione della deductio stessa. Diversa, invece, è l’opinione di altra parte della 

dottrina (Talamanca), la quale riconosce che quegli atti, dai quali doveva desumersi il consenso, 

fossero realmente idonei a dimostrare una siffatta volontà, soprattutto quando vi fosse una differenza 

di classe tra l’uomo e la donna. Tuttavia, pur potendo le cerimonie socialmente rilevanti con cui si 

celebrava un matrimonio ottemperare a tale compito, queste non potevano essere in generale 

configurate quali forme costitutive del matrimonio stesso e, dunque, quali modalità originarie per 

contrarlo.  

Nel periodo classico, dunque, il consenso deve essere manifestato personalmente dagli sposi, 

anche se si tratti di personae alieno iuri subiectae, ma in questo caso occorre, come ricordato in Ep. 

Ulp. 5,2, anche l’assenso dell’avente potestà. Se, poi, il marito si trovasse ancora sotto la potestas del 

nonno, oltre al consenso di quest’ultimo era necessario anche quello del padre dello sposo, non 

rilevando il fatto che questo fosse ancora soggetto alla patria potestas, poiché trovava applicazione 

il principio invito sui heres non adgnascitur, ossia che nessuno poteva essere creato un discendente 

ed erede senza la sua volontà. L’unione delle due volontà viene ricordata anche da Paolo in D. 23, 2, 

2, dove espressamente affermava che non solo entrambe sono necessarie per la validità del 

matrimonio, ma anche che queste devono coesistere. Originariamente, infatti, il consenso del 

paterfamilias al matrimonio della persona sottoposta doveva perdurare perché continuasse il rapporto 

di coniugio. Già prima del periodo classico, però, siffatta condizione non valeva più per il 

filiusfamilias, mentre per la filiafamilias il regime sembra rimanere invariato per lungo tempo, visto 

che Diocleziano, in C. 5, 17, 5, pr., ricorda quell’intervento di Marco Aurelio volto ad impedire che 

il paterfamilias della donna intervenisse a turbare il matrimonium bene concordans della figlia. 

La necessità del consenso dei rispettivi paterfamilias nel caso in cui i nubendi fossero alieni 

iuris non doveva tradursi, però, in una trasposizione di soggetti in base alla quale i soggetti attivi sia 



5 
 

dell’atto di contrazione del matrimonio che della conventio in manum fossero gli aventi potestà stessi.  

Sia per il ius sacrum che per il ius civile, infatti, erano gli sposi, indipendentemente dal fatto che 

fossero sui o alieni iuris, che realizzavano il matrimonio, quale atto complementare e necessario alla 

conventio in manum, nonché la conventio stessa. 

Altri studi, ancora, si sono concentrati nel delineare i criteri per stabilire quando, secondo il 

pensiero dei giuristi romani, il matrinonium fosse iustum oppure iniustum: la principale differenza 

doveva essere ricollegata alla presenza o meno del conubium tra le parti. Quest’ultimo veniva 

richiesto, a quanto sembra, dal diritto romano – e non solo – già dall’età monarchica, dove Roma lo 

negava agli abitanti delle città straniere e queste ai cittadini romani. Di regola, affinché i rispettivi 

cittadini godessero del conubium reciproco in modo da potersi sposare tra loro, era necessaria la 

stipulazione di un accordo – di un foedus – tra Roma e la città straniera. In Ep. Ulp. 5, 3 il conubium 

è definito quale uxoris iure ducendae facultas, ossia il potere di sposare legittimamente una donna: 

di avere, dunque, una moglie che sia tale per il ius civile. Più in generale, invece, l’elaborazione della 

giurisprudenza classica qualificava il conubium come la specifica capacità a contrarre matrimonio, 

capacità che non doveva essere valutata in astratto, ma in concreto, con riferimento all’altro nubente: 

l’istituto, pertanto, veniva concepito come un particolare aspetto della capacità giuridica di una 

persona. Infatti, solamente nel caso in cui entrambi i soggetti nubendi fossero in possesso del 

conubium, allora il matrimonio veniva riconosciuto come legittimo (iustum) secondo il ius civile ed i 

figli seguivano la condizione del padre.  

Diversamente, l’unione tra un uomo e una donna sprovvisti di conubium si traduceva 

inevitabilmente in un matrimonio iniustum, il quale non doveva essere inteso come illecito, bensì 

come non riconosciuto dal diritto romano: infatti, i figli che nascevano da siffatta unione venivano 

denominati vulgo quaesiti o concepti e seguivano la condizione della madre, per cui non veniva 

riconosciuto loro un rapporto di adgnatio nei confronti del padre, situazione questa che aveva evidenti 

risvolti economici (in primis l’incapacità a succedere). È lo stesso Gaio che, nelle sue Institutiones 

(1, 78; ma si confrontino anche Ep. Ulp. 5,8; Cic. top. 4,20; Isid. etym. 9,21), ritiene che quest’ultima 

fosse una regola di ius gentium; necessariamente, allora, doveva considerarsi come principio del 

diritto delle genti anche quello secondo cui il figlio legittimo seguisse la condizione del padre. 

Dunque, se tali sono i presupposti, la maggior parte della dottrina considerava non solo che tali regole 

fossero comuni a tutti i popoli (è questa, infatti, la definizione del ius gentium che si ricava da D. 

1,1,1,4 e I. 1,2,1), ma anche che lo stesso conubium fosse ritenuto un istituto che trovasse nel diritto 

delle genti il proprio fondamento e legittimazione.   

La dottrina ha poi approfondito gli ulteriori aspetti connessi all’istituto, ossia i rapporti 

patrimoniali - quali il regime della dote e la disciplina testamentaria - nonché le conseguenze che 

derivavano dallo scioglimento del matrimonio. Quest’ultimo poteva essere determinato da due 

principali eventi. Anzitutto, il matrimonio si scioglieva per la morte di uno dei due coniugi. Poiché 

alla morte era equiparata la capitis deminutio maxima (la perdita della libertà), il matrimonio - inteso 

quale rapporto di durata fondato sul permanere dell’affectio maritalis - non poteva dunque rivivere 

in seguito all’applicazione dell’istituto del postliminium; l’affectio maritalis, infatti, era concepita e 

qualificata quale consenso continuato. Tale ragionamento, allora, si è tradotto inequivocabilmente nel 

considerare che nell’epoca classica, oltre alla morte, il matrimonio si sciogliesse in seguito 

all’accordo delle parti o mediante il repudium – dichiarazione unilaterale e recettizia – di uno dei 

coniugi rivolta all’altra parte e diretta a far cessare il rapporto coniugale. Come ricorda Gaio 

nell’undicesimo libro del commento all’editto provinciale, fonte tràdita in D. 24,2,2, pr., l’effetto 

principale del divorzio consisteva nell’allontanamento dei coniugi uno dall’altro (in diversas partes 

eunt). Nel medesimo testo, poi, viene indicata anche la causa di ogni effetto del divorzio, ossia 



6 
 

l’essenza dello stesso: il venir meno nei coniugi (o in uno solo di questi) della volontà comune di 

essere tali (divortium a diversitate mentium dictum est).  

In epoca arcaica, molto probabilmente, il matrimonio, soprattutto nel caso in cui ad esso si 

unisse la conventio in manum, veniva considerato come indissolubile per divorzio; anzi, era assai 

probabile che lo fosse, qualora fosse stato contratto tramite confarreatio, che era insieme matrimonio 

e conventio. La presupposta indissolubilità dell’istituto cominciò a cedere nel momento in cui venne 

creata la diffareatio: si trattava di un’actus contrarius, ossia un atto corrispondente nella forma alla 

confarreatio, ma opposto negli effetti. Il ius sacrum, pertanto, riconosceva all’uomo la possibilità di 

divorziare dalla propria moglie, ma lo puniva – con la consecratio a Cerere di metà del proprio 

patrimonio e con l’attribuzione dell’altra metà alla moglie offesa – nel caso in cui il repudium non 

fosse giustificato dalla colpa della moglie; contemporaneamente, poi, lo stesso diritto elencava le 

colpe della donna che ne avrebbero consentito il ripudio, limitandole a quelle che compromettevano, 

oltre alla dignità del rapporto, la procreazione e la legittimità dei figli. In seguito, a partire dal III 

secolo a.C., la disciplina del matrimonium (e del divorzio) si sottraeva progressivamente dalla 

regolamentazione del ius sacrum, fino al punto che non era richiesta una forma specifica per tale 

dichiarazione (repudium), ed essa non era vincolata ad alcun presupposto di carattere sostanziale, se 

non sul piano sociale; in tal caso il divorzio che fosse privo di una giustificazione poteva essere 

oggetto di riprovazione, dato che ai censori era affidato il delicato compito di giudicare dello stesso 

tenendo conto dell’importanza che la società attribuiva al matrimonio: colui che, infatti, ripudiava la 

propria moglie che fosse priva di colpe, veniva colpito da una nota censoria. A cavaliere del III-II 

secolo a.C., però, tale attività dei censori sembrava essere già del tutto scomparsa, ed il divorzio 

cominciò ad interessare soltanto i due coniugi e, soprattutto, le conseguenze patrimoniali che esso 

determinava. È in questo periodo storico che il pretore iniziò a tutelare – sulla base dei principi cardine 

dell’attività pretorile, ossia l’aequitas e la fides – la moglie mediante la previsione nell’Editto 

dell’actio rei uxoriae. Quest’ultima era un’azione che sembrava avere un’intentio civilis formulata al 

dotem reddere oportere, nonché una condemnatio, in cui il giudice era autorizzato a condannare il 

marito a quod eius melius aequius erit. Il pretore, pertanto, non solo configurava, tramite il suo 

operato, il diritto alla restituzione della dote come un diritto proprio della donna, ma indirettamente 

permetteva che la stessa potesse avvalersi del repudium.  

Nel pieno splendore della repubblica, dunque, il matrimonio ed il suo scioglimento erano 

caratterizzati da una totale libertà. Quest’ultima, però, venne seriamente ridotta (con sanzioni indirette 

che riguardavano soprattutto la capacità a succedere) dalla legislazione augustea che si compendiava 

nella lex Iulia de maritandis ordinibus del 18 a.C., ripresa ed integrata dalla lex Papia Poppaea del 9 

d.C. (dai giuristi citate come lex Iulia et Papia). Per gli uomini tra i 25 ed i 60 anni e per le donne fra 

i 20 ed i 50, infatti, incombeva l’obbligo di contrarre matrimonio – nonché di risposarsi in caso di 

divorzio e vedovanza – secondo i criteri fissati dalla legge, che stabiliva una serie di fattispecie in cui 

le nozze erano irrilevanti ai fini dell’adempimento dell’obbligo stesso. Inoltre, era prescritto che gli 

ingenui (gli uomini nati liberi) non potevano sposarsi con donne di dubbia fama ed i senatori con 

liberte ed attrici: questi matrimoni erano considerati, almeno in un primo tempo validi, ma non 

rilevavano ai fini dell’adempimento delle prescrizioni della legislazione augustea (solo alla fine del 

II sec. d.C. saranno colpiti da nullità). Da tali obblighi, tuttavia, esentava il ius liberorum, ossia l’aver 

procreato – in un matrimonio conforme alla legislazione di Augusto – tre figli (se ingenui) o quattro 

(se libertini). Inoltre, era altamente probabile che questa legge pretendesse la testimonianza orale e 

scritta di sette cittadini romani puberi per provare la conformità del matrimonio in ossequio alle 

prescrizioni del princeps. Infine, con l’emanazione della lex Iulia de adulteriis del 18 a.C., non solo 

veniva estesa anche al divorzio la necessaria presenza e scrittura dei sette testimoni affinché questo 



7 
 

potesse esplicare i propri effetti, ma lo stesso veniva imposto al marito della donna che avesse 

commesso il crimen adulterii: l’uomo, infatti, integrava il crimen lenocinii nel caso in cui rifiutasse.  

Gli obblighi previsti dalla lex Iulia et Papia cominciarono a cadere in desuetudine o ad essere 

abrogati nel periodo postclassico, dove – già a partire da Costantino – alla castità era riconosciuto un 

valore superiore a quello della vita coniugale: dunque, non essendovi alcun obbligo di contrazione 

del matrimonio, l’istituto ritornava ad essere tendenzialmente connotato da una completa libertà. Si 

trattava, comunque, di un’illusione, dato che nel momento in cui la concezione cristiana iniziò ad 

influenzare la legislazione imperiale, venne previsto da parte di Teodosio un divieto (contenuto in 

C.Th. 3,7,2) nei confronti di un cristiano e di un ebreo di sposare, rispettivamente, un’ebrea o una 

cristiana, pena l’imposizione di una sanzione civile e penale: la ratio di tale legislazione doveva essere 

ricondotta all’assenza del conubium tra ebrei e cristiani. Si assistette, inoltre, ad un mutamento della 

disciplina del repudium. Non solo, infatti, si svilupparono forme dalle quali dipendeva la validità 

dell’atto, ma nelle costituzioni imperiali cominciarono a stabilirsi sanzioni personali, patrimoniali e 

penali contro il coniuge che avesse inviato il repudium al di fuori dei casi consentiti dalla legge. 

Nonostante la forza politica dell’ideologia cristiana nella fase del dominato, questa non riuscì però a 

imporre l’irrilevanza del repudium unilaterale.   

 

B) DESCRIZIONE DEL PROGETTO 

 

Considerata la natura contrattuale del matrimonio per i giuristi di epoca romana, la dottrina ha 

insistito nel rilevare l’importanza del consenso tra coniugi (come affermato in D. 35. 1. 15.), senza 

sottolineare la possibile presenza di ulteriori elementi che possano influire ed anche modificare in 

modo estremamente rilevante la disciplina dell’istituto. Si fa riferimento alla fides e alla religio, la 

cui importanza all’interno della società romana è indubbia.  

Nel diritto pubblico, infatti, la religio regolamentava il rapporto tra i cives e gli dèi, 

permettendo di costituire così la pax deorum – concetto estremamente fondamentale soprattutto nella 

Roma monarchica e repubblicana – che doveva essere costantemente mantenuta al fine di garantire 

la prosperità della civitas. La compromissione, infatti, della suddetta pax era punita in maniera 

intransigente sin dai tempi della monarchia: esemplari in tal senso erano le prime forme di repressione 

criminali della civitas, quali l’immediata eliminazione del parricida mediante la poena cullei 

(parricidas esto) oppure attraverso l’allontanamento dell’individuo ritenuto colpevole attraverso la 

consacrazione dello stesso alle divinità (sacer esto).  

La fides, invece, rivestiva una notevole importanza nella costituzione di vincoli internazionali, 

il cui più evidente risvolto si ricollegava alla deditio in fidem. Solamente attraverso quest’ultima, 

infatti, poteva avvenire la costituzione di un vincolo fiduciario tra l’imperator conquistatore ed il 

popolo sottomesso, il quale si traduceva in un rapporto di clientelismo tra i due soggetti determinato 

dalla completa soggezione degli sconfitti. La stessa fides, successivamente, non indicava più il totale 

asservimento del popolo sconfitto, bensì un obbligo morale del vincitore nei riguardi dei vinti che 

poneva dei vincoli all’arbitrium imperatoris: tale arbitrio, pertanto, cominciava ad essere ricompreso 

nel campo del diritto, permettendo così la delineazione della differenza tra deditio in fidem e deditio 

in potestatem, la cui rispettiva applicazione dipendeva dal modo in cui avveniva la sottomissione a 

Roma.  

Entrambe la fides e la religio, infine, erano strettamente collegate all’istituto del foedus, in 

quanto entrambe fonti costitutive dello stesso. Quest’ultimo era atto giuridico sacrale – perfezionato 

mediante concepta verba e culminante in un iusiurandum – il cui principale effetto era la costituzione 

di un vincolo tra Roma e la controparte stipulante, e le cui ineliminabili caratteristiche erano la 

vincolatività e la perennità del rapporto tra i due soggetti. Attraverso tale istituto, inoltre, era possibile 



8 
 

che tra le parti stipulanti avvenisse la formazione di un’unità superiore, in cui le varie unità minori 

rimanessero contraddistinte (ad esempio, il nomen Latinum e il foedus tra Tito Tazio e Romolo); 

tuttavia, affinché si realizzasse questo particolare ed unico effetto era necessario che tra gli stipulanti 

vi fosse un comune denominatore, ossia la religio. Solamente attraverso l’operatività di quest’ultima, 

infatti, poteva verificarsi la communicatio sacrorum, ossia la condivisione degli oggetti di culto e 

quindi delle divinità dei rispettivi soggetti stipulanti. Qualora ciò non fosse possibile, poiché il popolo 

oggetto delle mire espansionistiche romane non apparteneva alla medesima koinè religiosa culturale, 

la religio, da fonte costitutiva del vincolo (funzione che veniva attribuita in questo caso interamente 

alla fides), si attestava unicamente quale fonte sanzionatoria del foedus, traducendosi in un 

iusiurandum.  

Nel diritto privato, invece, fides e religio regolamentavano i rapporti contrattuali non solo tra 

cives Romani, ma anche tra romani e stranieri. La religio, nello specifico, era il fondamento giuridico 

della sponsio, anch’esso un atto giuridico sacrale – per la dottrina originariamente un giuramento 

promissorio – che costituiva tra le parti un’obbligazione di garanzia, inizialmente rivolta a garantire 

il fatto di un terzo; solamente a partire dall’epoca delle XII Tavole, la sponsio permetteva che il 

debitore potesse assumere contemporaneamente il dovere di comportamento e la relativa 

responsabilità, prefigurando, quindi, la struttura tipica del negozio obbligatorio classico. Tuttavia, il 

verbo spondere – impiegato nella interrogatio/responsio – era riservato ai soli cives Romani. La base 

di tale esclusività verbale, infatti, doveva essere ricollegata alla necessità di un minimo comune 

denominatore tra le parti, ossia la religio, la quale, pertanto, permetteva di concepire la sponsio quale 

istituto del ius civile in senso normativo. In seguito, l’espansione militare e il conseguente aumento 

dei traffici commerciali con popoli di differente religione e cultura imposero l’adozione di negozi 

contrattuali che dessero vita ad obbligazioni tali da trovare la propria origine in una fonte connotata 

da un intrinseco valore di universalità, ossia la fides. Fra il IV ed il III sec. a.C., pertanto, 

cominciavano ad ammettersi nell’interrogatio/responsio verbi diversi da spondere, in primo luogo 

fidepromittere, purché venisse sempre rispettata la congruentia verborum, ossia la corrispondenza tra 

il verbo adoperato dal creditore e dal debitore. Attraverso tale processo evolutivo che interessò le 

verborum obligationes si arrivò a ritenere legittimo qualsiasi verbo che fosse idoneo ad esprimere 

l’assunzione di un obbligo di eseguire una prestazione.  

Quello che, dunque, emerge – come ipotizzato anche da autorevole dottrina – è che sia 

altamente probabile che entrambe le sfere del diritto pubblico e del diritto privato romano abbiano 

subito un graduale processo di laicizzazione, che si rispecchia in una contemporanea affermazione 

della fides nella regolamentazione dei rapporti – tanto privati, quanto pubblici – tra i romani stessi e 

tra questi ultimi e i peregrini. La fides, infatti, non è vincolata – a differenza della religio – a limiti di 

cultura e di religione e permette, dunque, la conclusione di vincoli ed obbligazioni con quei popoli o 

con quei soggetti privati con cui Roma od un romano non riscontravano alcun comune denominatore. 

Se tali sono le premesse, lo scopo di questo progetto di ricerca, quindi, sarà quello di verificare 

quale sia l’influenza di questi due elementi nell’istituto del matrimonium e se l’influenza degli stessi 

abbia comportato un cambiamento nella disciplina dell’istituto stesso. A partire dall’analisi delle fonti 

storiche – giuridiche e non giuridiche – ci si concentrerà, dunque, inizialmente sulla regolamentazione 

del matrimonio da parte dei giuristi nel periodo classico, avendo come linee guida l’approfondimento 

dell’effettivo influsso dei concetti della fides e della religio. Sarà pertanto un’analisi che non si 

limiterà alla ricerca delle sole fonti in cui compare il termine matrimonium, ma che si estenderà 

necessariamente all’indagine di quelle in cui compaiono sinonimi dell’istituto (quali nuptiae, 

coniugium), nonché di quelle che si riferiscono a istituti strettamente collegati al matrimonio (quali il 

conubium, gli sponsalia, il repudium, il divorzio consensuale e via dicendo). Non saranno, poi, privi 

di alcuna indagine i rimedi previsti dal ius honorarium per la tutela dei rapporti patrimoniali tra i 



9 
 

coniugi: il riferimento è tanto all’actio rei uxoriae (esperibile per la restituzione di tutto ovvero una 

parte della dote), quanto alla bonorum possessio sine tabulis; quest’ultimo era il sistema pretorio della 

successione ab intestato che si distingueva, rispetto al metodo previsto dal ius civile, perché esso 

prendeva in considerazione, pur sotto diversi aspetti e con differente efficacia, la parentela naturale, 

ossia la cognatio, in cui rientravano i filii vulgo concepti, coloro che non discendevano da un iustum 

matrimonium e che, dunque, non avevano alcun rapporto parentale con il padre. Diversamente, i filii 

vulgo quaesiti si trovavano, a loro volta, con la madre e con i cognati della stessa, in un rapporto di 

cognatio, attraverso la quale potevano ottenere una tutela da parte del pretore dal punto di vista dei 

diritti successori. Solo a partire dal II secolo a.C., prima, e dal tardo antico, poi, la posizione dei vulgo 

quaesiti (chiamati ora filii naturales) ha subito un sostanziale cambiamento, tra cui spicca la 

possibilità di ereditare per testamento dal padre. Per di più, nel medesimo sistema pretorio della 

successione ab intestato, è comunque riconosciuta un’aspettativa ereditaria al coniuge superstite, la 

quale veniva denominata bonorum possessio unde vir et uxor. 

Essenziale per il progetto di ricerca sarà, inoltre, l’analisi di quegli atti che perfezionavano la 

costituzione del legame matrimoniale (confaerratio e coemptio) e l’acquisizione della manus nei 

confronti dell’uxor. Si dedicherà, poi, una particolare attenzione per quelle cerimonie socialmente 

rilevanti con cui si celebrava il matrimonio, tra le quali spicca indubbiamente la deductio in domum 

mariti. Di quest’ultima sarà necessaria un’approfondita indagine che investa non solo quale sia il 

significato esplicito ed implicito dell’atto, se abbia solo una mera valenza sociale oppure abbia 

un’accezione giuridica, ma anche il rituale dello stesso, al fine di evidenziarne gli elementi critici; tra 

questi suscita un particolare interesse quello che alcuni autori classici denominano ignis et aquae 

communicatio (Dion. 2,30,6; Serv. In Aen. 4, 103; D. 24,1,66,1).   

Si passerà ad analizzare, infine, la portata dell’influenza dell’ideologia cristiana nella 

disciplina dell’unione coniugale, fino a giungere al periodo della Compilazione giustinianea. 

Relativamente a quest’ultimo periodo storico, la ricerca non solo riprenderà il modus operandi sopra 

indicato, ma si allargherà ad indagare i motivi per cui diviene preponderante l’utilizzo di un istituto 

tratto dalla disciplina del diritto pubblico romano (il foedus), e come questo venga impiegato, 

mediante la perifrasi foedus matrimonii, nella regolamentazione del matrimonio stesso. Tale perifrasi 

non è una novità della legislazione del periodo postclassico, dato che era comunque conosciuta nella 

letteratura classica, anche se sempre priva di qualsiasi significato giuridico. Un tale significato, 

semmai, potrebbe identificarsi in un passo tratto dal primo libro del commento del giurista Paolo alla 

lex Iulia et Papia e raccolto in D. 23, 2, 47, pr. Il passo in questione, infatti, riguarda il caso della 

figlia di un senatore, la quale, dal momento che ha perso qualsiasi onore a causa della sua condotta 

scabrosa (il giurista indica quali siano le condotte idonee ad integrare tale perdita, quali la 

mercificazione del proprio corpo, l’esercizio dell’arte teatrale e la condanna in un publicum iudicium), 

è automaticamente privata della sua dignità sociale, rientrando dunque nella categoria delle foeminae 

probrosae. A causa di tale privazione, pertanto, le è permesso di contrarre le nozze con un libertinus, 

perfezionando così un legame (foedus) matrimoniale di poco conto.   

 

C) RISULTATI ATTESI 

 

L’obiettivo dello studio qui proposto sarà quello di dimostrare come vi sia un effettivo 

coinvolgimento di questi tre elementi – religio, fides, foedus – nella disciplina giusromanistica del 

matrimonium.  

Per quanto riguarda il ruolo della religio, questo dovrebbe ricalcare il medesimo effetto che 

avveniva sul piano del diritto pubblico, ossia la communicatio sacrorum. Nel caso del matrimonium, 

essa si tradurrebbe in una partecipazione della moglie ai sacra della famiglia del marito. Inoltre, 



10 
 

dovrebbe delinearsi il ruolo del ius sacrum nella regolamentazione di alcuni aspetti formali e 

sostanziali del matrimonio, sia nel periodo classico che in quello cristiano: principalmente, la 

disciplina del conubium nel passaggio dalla religione ellenica a quella cristiana. 

Relativamente al rapporto tra l’istituto del matrimonium e la fides, un’ulteriore linea di ricerca 

mirerebbe a dimostrare come quest’ultima, dal punto di vista giuridico, investa prevalentemente i 

rapporti patrimoniali tra i due coniugi, sia in costanza di matrimonio, che nel momento in cui questo 

veniva sciolto oppure costituito. Due, infatti, erano gli istituti principalmente impiegati per regolare i 

rapporti patrimoniali tra i due coniugi: fedecommesso e fideiussione, che presupponevano, entrambi, 

quale fonte la fides. Proprio quest’ultima, inoltre, è il principio genetico che ha permesso al pretore 

di integrare la tutela di quelle situazioni che erano completamente estranee a qualsiasi delle protezioni 

giuridiche previste dal ius civile. Nel caso di specie, ossia nella regolamentazione e tutela dei rapporti 

patrimoniali tra coniugi, si sta facendo riferimento sia all’actio rei uxoriae che alla bonorum possessio 

sine tabulis. Pertanto, partendo da tali le premesse, la ricerca dovrebbe dimostrare, in primo luogo, 

se vi sia un’effettiva influenza di tale fonte nella regolamentazione e nella successiva evoluzione di 

entrambe le tutele; in secondo luogo, se un tale ascendente sia da ricollegare non solo all’allargamento 

dei confini di Roma e al contemporaneo incontro (e scontro) con culture diverse – evento storico-

sociale che dovrebbe aver posto i romani dinanzi alla necessità di adottare un criterio universale quale 

la fides – ma anche ad un eventuale aumento di matrimoni tra i cives e i soggetti sprovvisti di 

conubium, senza dimenticare l’intensificazione dei matrimoni contratti sine manu. Nel caso in cui 

entrambe queste circostanze siano veritiere, si potrebbe ipotizzare come non peregrina l’ipotesi 

secondo cui sia da ricollegare a tali cause il progressivo processo di laicizzazione che aveva 

interessato anche l’istituto giuridico del matrimonio, dato che esso, specialmente nel periodo 

repubblicano, sembrava fondarsi più sull’elemento della fides che della religio: l’esempio più 

evidente è proprio la diminuzione dei matrimoni contratti senza confaerratio o gli altri mezzi che 

fanno acquisire la potestas sulla donna. Inoltre, sempre a sostegno di questa tesi, vi è l’analisi delle 

fonti non giuridiche appartenenti alla letteratura (datate sempre al periodo repubblicano) nelle quali 

dovrebbe emergere il ruolo della fides quale fondamento del legame fiduciario tra le parti che, qualora 

tradotto in termini giuridici, potrebbe identificarsi proprio con l’affectio maritalis. La veridicità di 

quest’ultima identificazione potrebbe portare a dimostrare come, specialmente con l’avvento del 

cristianesimo, cominci a divenire sempre più rilevante anche a livello giuridico proprio il rapporto di 

fiducia tra le due parti che, insieme all’obbligo di appartenere alla medesima religione, divengono le 

fondamenta del matrimonio nel periodo che intercorre dal dominato fino a Giustiniano.  

Per quanto riguarda, infine, il ruolo della perifrasi foedus matrimonii (o foedus coniugalis), 

potrebbe evidenziarsi la sua evoluzione da una completa irrilevanza giuridica nel periodo classico 

(con un utilizzo limitato al linguaggio letterario e principalmente poetico, a parte quell’accezione 

negativa riscontrata nel passo paolino), all’acquisizione – a partire da Costantino e forse grazie 

all’influenza della religione cristiana – di un ruolo preponderante nella legislazione. Un ruolo che 

dovrebbe ricollegarsi - ove dimostrato - a quello originario dell’istituto nell’ambito del diritto 

pubblico, ossia quello della costituzione di un vincolo eterno ed indissolubile tra due soggetti 

stipulanti, che comporti anche la formazione di un’unità superiore, dove le parti non vengono private 

della loro identità originaria. Al fine di verificare la veridicità di tale teoria è fondamentale l’analisi 

dell’atto della deductio in domum mariti, la cui principale particolarità è proprio il rituale magico-

religioso della communicatio aquae et igni. Quest’ultima non è estranea alla cultura ed alla letteratura 

romana, dove ha, peraltro, un significato estremamente rilevante. Prima di tutto si consideri 

l’importanza che i due elementi naturali hanno in qualsiasi società umana ed in quella romana, dato 

che entrambi sono i fondamenti per una vita priva di pericoli. Inoltre, si veda quel passo tratto 

dall’Eneide (12, 119-120) in cui avviene tale cerimonia, la quale a sua volta si traduce in una unione 



11 
 

dell’elemento troiano a quello latino al fine di creare un’unità superiore, dove entrambe le unità 

inferiori rimangono rispettivamente contraddistinte: si tratta, sostanzialmente, della descrizione di un 

rituale che culmina nella stipulazione di un foedus. Infine, si confrontino le due premesse con il 

commento di Servio al passo dell’Eneide sopra accennato, in cui il grammatico ricorda al lettore che 

l’aquae et igni communicatio è il procedimento con cui si ammette un individuo o un popolo a far 

parte della civitas e che il suo allontanamento avviene con la negazione dei due elementi naturali, 

come avviene nell’applicazione della condizione della sacertas e, più tardi, con l’aquae et igni 

interdictio. Sembrerebbe, dunque, che vi sia un ipotetico collegamento tra la communicatio privata, 

che avviene nel momento della deductio in domum mariti, e quella pubblica che, per gli effetti che 

questa comporta, può essere identificata come un foedus. L’anello di congiunzione tra le due 

communicationes, pertanto, sarebbe proprio l’ampio utilizzo che viene fatto nella letteratura latina (a 

partire dal III secolo a.C.) della perifrasi foedus matrimonii, con la quale gli autori indicavano il 

vincolo matrimoniale, dato che è possibile considerare che questo preveda quali parti stipulanti i due 

nubendi e la familia come l’unità superiore che entrambi costituiscono; evento quest’ultimo che, 

inoltre, è possibile evincere anche da una famosa definizione contenuta nel Digesto di Giustiniano 

(D. 23.2.1), secondo cui «il matrimonio è l’unione di un uomo e di una donna e la società di tutti [gli 

aspetti] della vita, il rendere comune [ai coniugi] il diritto umano e quello divino». Da tali premesse, 

allora, la ricerca dovrebbe far risaltare ed affermare non solo come veritiero il collegamento tra le due 

cerimonie celebrate nella veste pubblica e privata, ma anche come quest’ultima sia alla base della 

formulazione della perifrasi foedus matrimonii per indicare l’istituto e la concezione dello stesso 

quale societas contratta dai nubendi, nonché come tale concezione abbia avuto un’ascendente tale 

non solo da influenzare la legislazione del dominato e giustinianea, ma anche lo stesso diritto 

canonico, dato che nel Corpus Iuris Canonici tale perifrasi introduce il primo canone (can. 1055) con 

cui si disciplina il sacramento del matrimonio.  

 

D) ARTICOLAZIONE DEL PROGETTO E TEMPI DI REALIZZAZIONE 

 

Il progetto di ricerca, dunque, si articolerà in base alle tre linee guida di seguito elencate. 

L’indagine si concentrerà inizialmente sulla raccolta, catalogazione e traduzione delle fonti 

(giuridiche, anche di natura epigrafica, e ‘letterarie’), in cui sarà possibile rilevare una correlazione 

tra religio, fides e foedus con il matrimonium, i suoi sinonimi e gli istituti a questo collegati più o 

meno direttamente. Per ottemperare a tale compito si impiegherà principalmente per le fonti 

giuridiche il Vocabularium Iurisprudentiae Romanae (nonché i repertori informatici disponibili: BIA, 

Fiuris etc.); per le fonti non giuridiche il Thesaurus Linguae Latinae e la Patrologia Latina Cursus 

Completus curata da Migne. Per tale operazione, e per la prima selezione delle fonti pertinenti, si può 

ipotizzare sia necessario almeno un semestre di lavoro.  

In seguito, si procederà all’esegesi ed al commento delle singole fonti ed alla raccolta della 

bibliografia relativa all’argomento, processo che occuperà un anno / un anno e mezzo degli studi; 

l’obiettivo sarà quello delineare le fondamenta su cui poggiare la futura redazione della tesi dottorale 

e trovare le conferme alle ipotesi prospettate.  

L’ultimo passaggio, che occuperà l’ultima parte di tempo disponibile, riguarderà 

l’elaborazione e la stesura dell’elaborato. A cavaliere tra il secondo ed il terzo punto, sarebbe 

opportuno usufruire del periodo della mobilità estera obbligatoria, in modo da poter ottenere un 

proficuo confronto con l’opinione di esperti sulla materia. 

 

 

 



12 
 

E) CRITERI DI VALUTAZIONE PER LA VERIFICA DEI RISULTATI RAGGIUNTI 

 

Dato l’evidente profilo storico del tema prospettato, ogni passaggio sarà sottoposto ad un 

rigido controllo incrociato con la storia romana. Tale approccio, infatti, può evitare che vi sia una 

distorsione delle fonti. Quanto ai criteri, s’intende rifarsi a quelli comunemente condivisi, e agli 

standard proposti, dalla dottrina romanistica, consistenti, in primo luogo nell’analisi delle fonti di 

cognizione, nella loro interpretazione, e, quindi, nella verifica dei risultati raggiunti attraverso il 

confronto con la dottrina. Non verrà, inoltre, tralasciato il delicato profilo della cosiddetta ‘critica 

testuale’ (l’antico ‘interpolazionismo’), considerata - tuttavia - alla luce dei risultati più recenti ed 

equilibrati. 

 

F) BIBLIOGRAFIA ESSENZIALE 

 

N. ABBAGNANO, Dizionario di filosofia, UTET, Torino, 2001 

V. ARANGIO – RUIZ, Istituzioni di diritto romano, Jovene, Napoli, 1984 

R. ASTOLFI, Il matrimonio nel diritto romano classico, CEDAM, Padova, 2006 

R. ASTOLFI, Il matrimonio nel diritto romano preclassico, CEDAM, Padova, 2000 

R. ASTOLFI, Studi sul matrimonio nel diritto postclassico e giustinianeo, Jovene, Napoli, 2012 

C. BALDUS, Vestigia pacis, The Roman Peace Treaty: Structure or Event?, in R. LESAFFER, Peace 

Treaties and the Formation of International Law, edited by B. FASSBENDER e A. PETERS, Oxford 

University Press, Oxford, 2012, pp. 103 – 146.  

B. BIONDI, Il diritto romano cristiano, vol. I - III, Giuffrè, Milano, 1952-1954 

P. BONFANTE, Teorie vecchie e nuove sulle formazioni sociali primitive, in Scritti giuridici varii, 

vol. I, Aracne, Roma, 2007, pp. 39 – 77 

A. BURDESE, Manuale di diritto privato romano, UTET, Torino, 1982 

E. CANTARELLA, Matrimonio e sessualità nella Roma repubblicana: una storia romana di amore 

coniugale, in Storia delle donne, Firenze University Press, Firenze, 2005, pp. 115-131. 

M. F. CURSI, La mancipatio decemvirale e il nuovo diritto dei plebei, in J. Hallebeek - M. Schermaier 

- R. Fiori - E. Metzger - J.-P. Coriat (ed.), Inter cives necnon peregrinos. Essays in honour of B. Sirks, 

Göttingen, 2014, 145-160. 

CURSI M.F., La ‘mancipatio familiae’: una forma di testamento?, in Homenaje al profesor Armando 

Torrent, Madrid, 2016, 185-195. 

CURSI M.F., La mancipatio e la mancipatio familiae, in M. F. Cursi (a cura di ) XII Tabulae. Testo 

e commento, I, Napoli, 2018, 339-380. 

P.O. CUNEO BENATTI, Ricerche sul matrimonio romano in età imperiale (I-V sec. d.C.), Aracne, 

Roma, 2013 

G. D’ERCOLE, Il consenso degli sposi e la perpetuità del matrimonio nel diritto romano e nei Padri 

della Chiesa, Apollinaris, Roma 1939 

C. FAYER, La familia romana: aspetti giuridici e antiquari, vol. I - III, L'Erma di Bretschneider, 

Roma, 1994 – 2005. 

R. FIORI, La struttura del matrimonio romano. In Ubi tu Gaius. Modelli familiari, pratiche sociali e 

diritti delle persone nell'età del principato, 2014, Milano, 323-366. 

R. FIORI, La struttura del matrimonio romano, in BIDR, CV, 197-234. 

R. FIORI, Fides e bona fides. Gerarchia sociale e categorie giuridiche, in Modelli teorici e 

metodologici nella storia del diritto privato, a cura di R. Fiori, 2008, 3, Napoli, 237-259. 

R. FIORI, Ius civile, ius gentium, ius honorarium: il problema della 'recezione' dei iudicia bonae 

fidei, in BIDR, 2005, CI-CII, 165-197. 



13 
 

R. FIORI, ‘Materfamilias‘, in BIDR, 1996, XCVI-XCVII, 1996, 455-498. 

A. GUARINO, Diritto privato romano, Jovene, Napoli, 2001 

G. MARCHETTO, Il matrimonio in politica e diritto, in Annali dell'Istituto storico italo-germanico 

in Trento, Il Mulino, Bologna, 2003, pp. 33 – 70 

M. MIGLIETTA - G. SANTUCCI (cur.), Problemi e prospettive della critica testuale. Atti del 

‘Seminario internazionale di diritto romano’ (Trento, 14 e 15 dicembre 2007), Trento, 2011 

M. V. SANNA, Matrimonio e altre situazioni matrimoniali nel diritto romano classico, Jovene, 

Napoli, 2012 

A. SCHIAVONE, Ius, L’invenzione del diritto in Occidente, Einaudi, Torino, 2005 

M. TALAMANCA, Istituzioni di diritto romano, Giuffrè editore, Milano, 1990 

E. VOLTERRA, Lezioni di diritto romano: il matrimonio romano, Ricerche, Roma, 1961 

R. VON JHERING, L’esprit du droit romain dans les diverses phases de son développement, Tomes 

I-II, Forni editore, Bologna, 1969 


